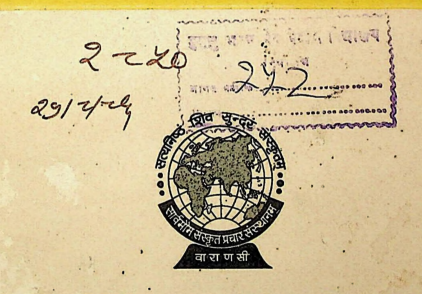
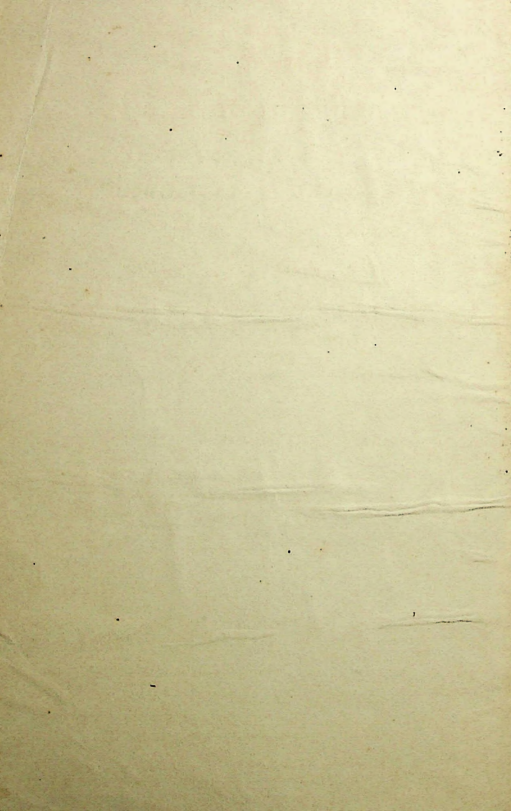
# संस्कृत सूक्ति रत्नाकर

[ संस्कृतसाहित्य के विभिन्न ग्रन्थों से संकृतित गद्यपद्यमय सक्ति-सुभाषितों का विषयानुसार सानुवाद संग्रह ]

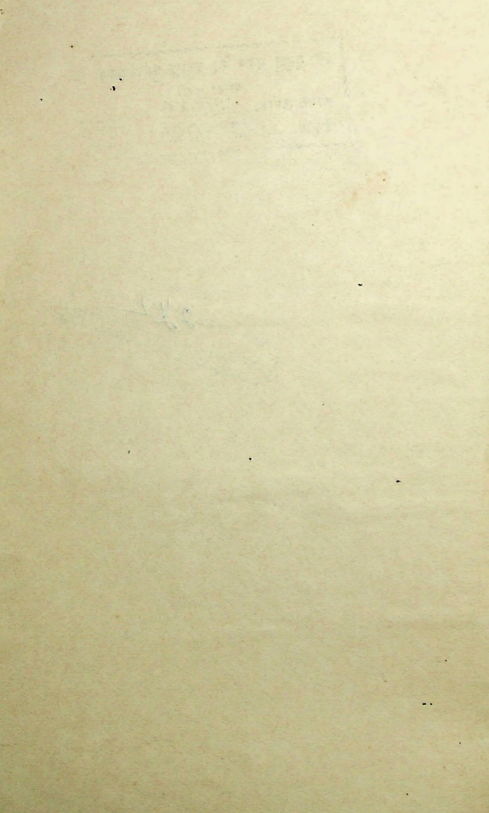


सार्वभीम संस्कृत प्रचार संस्थानम् वा रा ग सी



अपुक्ष भवत वेद वेदाङ्ग पुस्तकालय छ वा रः गसी। श्रागत कमाक. 2 ८ ४० दिनाक. 29/४/८५





# संस्कृत सूक्ति रत्नाकर

[ संस्कृत साहित्य के विभिन्न ग्रन्थों से संकलित सक्तियों का विषया जुसार साजुवाद संग्रह ]

| Loui    | inmount                 | · www.www.                              |
|---------|-------------------------|-----------------------------------------|
| 1 8     | े सुसुक्षु भवन वेद वेट  | ाङ्ग पुस्तकालय 🔞                        |
| }<br>\$ | वा रः जः<br>गगत कमा ५ 🗷 | والم                                    |
| रे दि   | नाक 2917                | 129                                     |
| -       | ~~~~~~~                 | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |

सङ्कलनकर्ता—

# वासुदेव द्विवेदी शास्त्री

(सम्पादक - संस्कृत प्रचार पुस्तक माखा)

सार्वभौम संस्कृत प्रचार संस्थानम् वा रा ग सी

সকাথক— सावंभीम संस्कृत प्रचार संस्थानम्, डी० ३८/११० होजकटोरा, वाराणसी-१ क कि मार्गित के विश्वास सम्बंधित संबंधित समित्रिक का

आवृत्ति : प्रथम

संख्या : एक हजार

[ Non Placific Lucibles : "

मूल्य : २८ - ००

TO WIF TO

मुद्रक-बेजनाथ प्रसाद P NEE BEER DIVISION कल्पना प्रेस, रामकटोरा रोड, वाराणसी

## पुस्तक के सम्बन्ध में

## दो शब्द

संस्कृत के सूक्ति, एवं सुभाषित ये दो शब्द काव्यरचना की उस विधा को सूचित करते हैं जिसमें किसी क्लोक या किता की रचना मुक्तक के रूप में होती है और किसी भी सन्दर्भविशेष से मुक्त रहकर स्वतन्त्र रूप से ही और अति संक्षिप्त रूप में ही कोई अच्छी बात (सु-उक्ति, सु-भाषित) कह दी जाती है। परन्तु इन दोनों शब्दों का जिस व्यापक अर्थ में प्रयोग होता है उसका केवल "अच्छी बात" इस शब्दानुवाद मात्र से बोध नहीं हो सकता। वास्तव में सूक्ति या सुभा-षित के क्लोक, कभी-कभी बहुत छोटे होने पर भी, इतने गंभीर, इतने चमक्कारपूर्ण, इतने शाश्वत सत्य के प्रतिपादक तथा दूरदर्शी मनीषियों के दीर्घकालीन अनुभवों से परिपूर्ण होते हैं कि उनके लिए दूसरा कोई पर्याय शब्द हो ही नहीं सकता। अतएव विशाल संस्कृत वाङ्मय की एक विधा के रूप में ये दोनों शब्द व्यापक रूप से प्रचलित हैं और इनके उच्चारण मात्र से ही इनका विषय-गत वैशिष्ट्य एवं वेपुल्य दृष्टि के समक्ष उपस्थित हो जाता है।

संस्कृत साहित्य में ऐसी सुक्तियों एवं सुभाषितों का महान भण्डार है और इस समय भी इस विषय की पचासों पुस्तकें उपलब्ध हैं जिनमें बहुत सी तो मौलिक हैं और बहुत सी संग्रह के रूप में हैं। इनमें भी कुछ अभी तक केवल संस्कृत में ही हैं पर बहुतों का अनुवाद प्रकाशित हो गया है। बहुत से सुभाषित-ग्रन्थ इस समय नई रचना के रूप में भी सामने आ रहे हैं जो संस्कृत साहित्य की श्रीवृद्धि कर रहे हैं।

जैसे एक छोटा-सा भी दीप पूरे घर को उद्मासित कर देता है उसी प्रकार यह सुत्तियाँ भी, जिनमें बहुत सी तो एक क्लोक के एक चरण या दो चरण के रूप में ही सीमित रहती है फिर भी पाठक तथा श्रोता के सामने जड़ एवं चेतन जगत् का एक बहुत बड़ा रहस्य प्रकाशित कर देती है और मानवमात्र के जीवन के लिए मागंदर्शन का काम करती हैं। यह सुक्तियाँ साधारण शिशितसमाज के लिए तो उपयोगी होती ही हैं उपदेशक, वक्ता, व्याख्याता; लेखक, पत्रकार, कवि तथा लोकनेताओं के लिए और अधिक उपयोगी होती हैं जो इनकी सहायता से अपने कथ्य और लेख्य विषय को विशेष रोचक, आकर्षक तथा प्रमावकारी बना सकते हैं। जो बात बहुत वाग्जाल से भी किसी के हृदय में प्रवेश नहीं कर सकती वह एक छोटी सी सूक्ति कह देने पर आसानी से ही मान्य एव ग्राह्म बन जाती हैं। इस प्रकार सूक्तियों का महत्त्व अगणनीय है और प्रत्येक शिक्षित व्यक्ति के पास कम से कम एक कोई सुभाषित की पुस्तक अवश्य रहनी ही चाहिए और वह घर की एक अनिवायं वस्तु मानी जानी चाहिये।

सूक्तियों एवं सुभाषितों के इन्हीं व्यावहारिक लाभों को देखते हुए संस्थानम् की ओर से संस्कृतप्रचार के साथ ही जन-जन के जीवन के लिए उपयोगी पुस्तकों के प्रकाशन की जो वृह्द योजना बनाई गयी है उसके अन्तर्गत संस्कृत की सूक्तियों का भी, विविध रूपों में, प्रकाशन का निखय किया गया है। तदनुसार ही "संस्कृत की सूक्तियाँ" नाम की एक छोटी पुस्तक बहुत पहले ही प्रकाशित की जा चुकी है जिसके अनेक संस्करण निकल चुके हैं। इस पुस्तक में अकारादि क्रम से सूक्तियों का संकलन किया गया है।

परन्तु प्रस्तुत पुस्तक में सूक्तियों का संकलन विषयानुसार किया गया है जिससे कि जिज्ञासुओं को अपने-अपने अभीष्ट विषयों से सम्बन्धित सूक्तियों का एक साथ ज्ञान हो सके तथा उस विषय के अर्थगत स्वरूप का व्यापक अध्ययन हो सके।

जपयुंक्त दोनों पुस्तकों में जितनी सुक्तियां संकल्प्ति हैं वे सभी एक पंक्ति में ही समाप्त हो जाने वाली हैं और इसीलिए इन्हें मुखस्य करने में विशेष किठ-नाई नहीं होती। यह देखा गया है कि जिन लोगों को संस्कृत का अल्प ज्ञान है अथवा जिन लोगों ने संस्कृत का बिलकुल ही अध्ययन नहीं किया है वे लोग बड़े-बड़े क्लोकों को देखकर डर जाते हैं और उन्हें पढ़ने तथा उनका अर्थ समझने का साहस नहीं करते। परन्तु जब उनके सामने कोई एक पंक्ति की छोटी सी सुक्ति रख दी जाती है तो उसे वे बड़े उल्साह के साथ पढ़ते हैं और उसे मुखस्य कर लेने में भी उन्हें किठनाई का अनुभव नहीं होता। इसीलिए पहले एक पंक्ति की सुक्तियों का ही अक्षरक्रम से तथा विषयक्रम से भी प्रकाशन किया गया है। इसके पश्चात् पूरे क्लोकों की सुक्तियों का भी प्रकाशन किया जायगा जिससे कि विशेष लिखित जन पूरे क्लोकों के पढ़ने तथा उनका अर्थ समझने का लाभ उठा सके। इस पुस्तक में जिन विषयों से सम्बन्धित सूक्तियों का संग्रह किया गया है उन विषयों की संख्या ४४५ है तथा सूक्तियों की संख्या २७१० है। इन सूक्तियों में २६४ सूक्तियाँ ऐसी हैं जिनके सन्दर्भग्रन्थों का उल्लेख नहीं किया जा सका है। शेष समस्त सूक्तियों के सन्दर्भग्रन्थों का उनके भाग, खण्ड, अध्याय, इलोकसंख्या तथा कहीं-कहीं पृष्ठसंख्या के साथ अंकन कर दिया गया है। पुस्तक के अन्त में सन्दर्भग्रन्थों की सूची भी दे दी गयी है। जिन सूक्तियों के सन्दर्भग्रन्थों का उल्लेख नहीं हुआ है उनकी भी सूची, परिशिष्ट के रूप में, शीघ्र ही प्रकाशित करने का विचार है।

मूल क्लोक, हिन्दी अनुवाद तथा टिप्पणियों में जो प्रूफ देखने तथा मुद्रण में प्रमाद होने के कारण अशुद्धियाँ रह गई हैं उनकी जानकारी के लिए पुस्तक के अन्त में एक शुद्धिपत्र दे दिया गया है। पाठकों से विनम्न अनुरोध है कि वे शुद्धिपत्र के अनुसार अपनी-अपनी पुस्तक को आरम्भ में ही सुधार लेगें जिससे कि उन्हें तथा दूसरे पढ़ने वालों को भी कही भ्रम न हो तथा उन्हें शुद्धि-अशुद्धि का सही ज्ञान हो सके।

सूक्तियों के प्रस्तुत संकलन के सम्बन्ध में प्रबुद्ध पाठकों से एक और बात निवेदनीय है जिस पर घ्यान देना आवश्यक है। इस पुस्तक की विषय सूची में अनेक ऐसे विषय हैं जिनकी सूक्तियों के अथों में परस्पर विरोध है। विरोधों में भी कहीं कुछ सामख्रस्य होने की भी संभावना है तो कहीं इतना अधिक विरोध हैं कि उनमें कभी सामख्रस्य स्थापित होने की सम्भावना ही नहीं की जा सकती। ऐसे स्थलों पर किसी भी पाठक को भ्रम और सन्देह हो सकता है तथा शास्त्रीय वचनों पर अनास्था भी हो सकती है। परन्तु ऐसे विरोधी वचन वास्तव में विरोधी नहीं होते प्रस्थुत उस विषय के विभिन्न पक्षों के प्रतिपादक तथा उसके समग्र रूप के छोतक होते हैं। अतः जिन सूक्तियों में परस्पर विरोध प्रतीत होता हो वहाँ देश, काल, परिस्थित एवं पात्र के अनुसार उन वचनों की संगति बैठानी चाहिए। हाँ, यह तो मानना ही पड़ेगा कि इस प्रकार की संगति बैठानी के लिये विशेष अघ्ययन एवं दूरदिशता की आवश्यकता होगी। इस प्रकार की परस्पर विरद्धार्थक प्रतीत होने वाली सुक्तियाँ इस पुस्तक में जिन विषयों से सम्बन्धित हैं वे विषय मुख्यरूप से निम्नलिखित हैं—

धर्म, अर्थ, काम, देव, भाग्य, पुरुषार्थ, नारी, जीवन, काल, धनी, दर्दि, यौवन, आशा, आकांक्षा, संग्रह, सन्तोष इत्यादि । मेरे विचार से तो एक ऐसे महान् ग्रन्य के सम्पादन की आवश्यकता है जिसमें परस्परिवरोधी, वर्तमान देश-काल और आधुनिक विचारधाराओं के विरुद्ध प्रतीत होने वाली, शास्त्रप्रियों में भी अश्रद्धा एवं सन्देह पैदा करने वाली तथा धर्मिवरोधियों के द्वारा बराबर आलोचित तथा खण्डित की जानी वाली सुक्तियों एवं उक्तियों का सम्यग् अध्ययन कर उनका सामझस्पपूर्ण अर्थ वतलाया जाय तथा देश, काल एवं पात्र के अनुसार उनकी उपयोगिता सिद्ध की जाय। यदि इस प्रकार का कोई ग्रंथ तैयार हो सके तो यह संस्कृत साहित्य, भारतीय संस्कृति, भारतीय जनता एवं मानवमात्र की बहुत बड़ी उल्लेखनीय सेवा होगी। क्योंकि विचारों में जितनी ही समीपता और समता हंगी उतना ही मानवसमाज वैचारिक तनाव से मुक्त होकर एक दूसरे के निकट आयेगा, विरोध तथा संघर्ष समाप्त होगा और ''संगच्छध्वं संवदध्वं'' का वैदिक उद्धोध चितार्थ होगा। आशा है, समय की इस आवश्यक मांग की और संस्कृत के प्रवुद्ध विद्वान् ध्यान देने की कृपा करेंगे। अस्तु।

मुझे आशा है कि प्रस्तुत संकलन सुमाधित ज्ञान के सामान्य लाभ के साथ ही पाठकों के समक्ष ऐसे विचारों को भी प्रस्तुत करेगा जो व्यक्ति और समाज के नविनर्माण में तथा प्राचीन एवं आधुनिक विचारधारा के समन्वय में सहायक होगें। जो सुबुद्ध पाठक इस पुस्तक से सम्बन्धित किसी मूल-चूक की सूचना देने की कृपा करेंगे, हम उनके बहुत ही आभारी होंगे।

दीपावली २०४२ वि० सं० (१२-११-५५) विनीत सङ्कलनकर्ता क्षि मुमुक्ष भन्नन वेद वेदाङ्ग पुस्तकालय हिं वा रा जा स्वी । श्रागत कमाक १ ८ ४० दिनाक १९/८/८५

# विषय-सूची

| হাৰ্ব            | पृष्ठ          | राब्द                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | वृष्ठ                                 |
|------------------|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| अकर्मा, अकर्मण्य | Ą              | <b>अयो</b> ग्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 22                                    |
| अज्ञान           |                | अराजकता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | १९                                    |
| अज्ञानी          | . 8            | अर्थं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <b>j</b> 7                            |
| अति              | .4             | अर्थंवान् .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | २६                                    |
| अतिथि            | ٠ ६            | अर्थार्थी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | २७                                    |
| अधम              | . 6            | अलस                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 12                                    |
| अधिकार           | . 11           | अल्पविद्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 7 द                                   |
| अञ्यवसायी        | . <b>5</b>     | अल्प <b>स</b> त्त्व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 79                                    |
| अघ्यातमिवद्या    | ·              | अवस्था                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 11                                    |
| अनर्थं           | , .8.          | अविनय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 27                                    |
| अनवस्थित         | . 29           | अविवेक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 11                                    |
| अनुकरण           | च ् <b>. १</b> | अव्यवस्था                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ३०                                    |
| अनुराग           | 20             | अन्यवस्थित                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | . 11                                  |
| अनृण .           | 97             | अशन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | "                                     |
| अन               | ११             | अशान्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 19                                    |
| अन्याय           | 88             | असत्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 91                                    |
| अपत्य            | 8.8            | असन्तोष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 22                                    |
| अपराघ            | , " <b></b>    | असाच्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ₹ १                                   |
| अंपमान           |                | असुया                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 22                                    |
| अपयश             | १६             | <b>अहं</b> कार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 17                                    |
| अभिमान           | , n            | अहिंसा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 32                                    |
| अभिमानी          |                | The same of the sa | <b>३</b> ३                            |
| अभ्यास           | १७             | आचार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | .* ३३                                 |
| अभ्युदय          | 77             | वाचार्यं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | . \$8                                 |
| अमरता            | १्न            | आडम्बर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |
| अमर्ष            | 'n             | <b>आतिध्य</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | , 22                                  |

| बाल्मज्ञान वर्ष ज्ञाम ज्ञाम प्रद<br>बाल्मज्ञां वर्ष ज्ञाम ज्ञाम प्रद<br>बाल्मज्ञां वर्ष ज्ञाम ज्ञाम प्रद<br>बाल्मज्ञां वर्ष ज्ञाम ज्ञाम प्रद<br>बाल्मज्ञां वर्ष ज्ञाम ज्ञाम प्रद<br>बाय-व्या प्रद<br>बावा प्रद<br>बाव प्रद<br>बाव प्रद<br>बाव प्रद<br>बाव प्रद<br>बाव प्रद<br>बाव प्रद<br>बाव प्रद<br>बाव प्रद<br>बाव प्रद | হাত্ৰ           | वृष्ठ | হাক্ত                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | वृष्ठ |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| आत्मज्ञांनी १६ व्योग उपमार १६ व्योग उपमार १६ व्योग उपमार १६ व्याग उपमार १६ व्याग १६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <b>आत्मजा</b> न |       | उद्यम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 38    |
| आत्मप्रशंसा वर्षा प्रकार प्रक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                 |       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ५६    |
| अात्मवल , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                 |       | उद्योग                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | "     |
| आतमा १९ जपवेश १६ अपवास १९ अपवास ११ अपव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                 |       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ५७    |
| आपन्-आपित ४० अपय ५१ अपय ५१ अपय ५१ अपय ५१ अपय ५१ अहि ६० अहि ६० अहि ५० अहे ५० अहि ५० अहि ५० अहि ५० अहि ५० अहि ५० अहि ५० अहे ५ अहे ५ अहे ५ अहे ५ अहे ५०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                 |       | उपदेश                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ४८    |
| अापन-आपत्ति ४० अाय-अयय ४१ ऋषि १० ऋषि १० ऋषि १० ऋषि १० आरोग्य ११ ऋषि १० आरोग्य ११ ऋषि १० आरोग्य ११ आरोग्य ११ आरोग्य ११ आरोग्य ११ कर्मा ११ कर्मा ११ कर्म १० कर्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                 |       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1 91  |
| आय-च्यय ४१ त्रहुज त्रह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                 | 80    | उपाय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ५९    |
| अायु अरे ऋिंख                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                 | ४१    | ऋजु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 27    |
| आयु ४२ हिष "  आरोग्य "  आर्जेव ४३ एवणा "  आरंजेव ४३ एवणा "  एव्वयं "  कथा-वार्ता "  कथा-वार्ता "  कथा कर्या ६१ कर्या ६१ कर्म कर्या ६१ कर्म कर्या ६१ कर्म कर्या ६५ कर्म कर्याण ६५ कर्म हिम्स ४५ कर्म कर्याणकारी "  इन्द्रिय ४९ कर्मियानमहि ४१ कर्मियानमहि ४१ कर्म क्रायानमिर ६९ क्रायाणकारी ५० कर्म क्रायाणकारी ५० कर्म कर्म ७० क्रायाणकारी ५० कर्म कर्म ७० कर्म कर्म कर्म ७० कर्म कर्म कर्म ७० कर्म कर्म कर्म कर्म ७० कर्म कर्म कर्म ७० कर्म कर्म कर्म ७० कर्म कर्म कर्म ७० कर्म कर्म कर्म कर्म कर्म कर्म ७० कर्म कर्म कर्म कर्म कर्म ७० कर्म कर्म कर्म कर्म कर्म कर्म कर्म कर्म                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | •               | ४१    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ६०    |
| आरोग्य १३ एषणा ११ आरंब १३ आतं ११ कथा-वार्ती ११ कथा-वार्ती ११ कथा कर्म ६१ आरोक्स ११ कर्म रेल ६७ आश्चम ११ कल्ल (स्त्री, पश्नी) ११ क्रियाण ६० क्रियाण ६० क्रियाणकारी ११ क्रयाणकारी ११ क्रियाणकारी ११ क्रियाणकारी ११ क्रियाणकारी ११ क्रियाणकारी ११ क्रयाणकारी ११ क्रयाणक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                 | ४२    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | "     |
| आजँव ४३ एश्वयं ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                 | 27    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | "     |
| सातं ११ स्थान्याति ११ सम्या ६१ स्थान्या ६१ सम्या ६६ सम्या ६६ सम्या ६६ सम्याप ६६ सम्याप ६६ सम्याप ६६ सम्याप ६६ सम्याप सम्याप ६६ सम्याप सम्या                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                 |       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 27    |
| <ul> <li>आर्थ</li> <li>अश्वा</li> <li>अश्वा</li> <li>अश्वा</li> <li>अश्वा</li> <li>अश्व</li> <li>अश्वा</li> <li>अश्व</li> <li>अल्लह</li> <li>अल्लह</li> <li>अल्लह</li> <li>अल्लह</li> <li>अल्लह</li> <li>अल्लह</li> <li>अल्लह</li> <li>अल्लह</li> <li>अल्लह</li> <li>कत्याण</li> <li>६०</li> <li>कत्याण</li> <li>कत्याण<!--</td--><td>आतं .</td><td>"</td><td></td><td>27</td></li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                      | आतं .           | "     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 27    |
| आशा ४५ कमें उल ६७ वाशा ४५ कलें उल (स्त्री, पश्नी) , कलें ह , कलें ह , जाहार कर्याण ६८ कर्याण कर्याणकारी , किंद्रिय ४९ किंद्रिय ४९ कार्याणकारी , कर्याणकारी , इन्द्रिय ४९ कार्याणकारी क्रांच ,, इन्द्रिय ४९ कार्याणकार ६९ काम ७० इंश्वर , जाम-क्रोध ७६ जतमजन ५३ कामी ७७ जत्म विचार ५४ कार्य , कार्याणी ७९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | वार्य           |       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
| अश्वा ४५ कमैं स्ल ६७ आश्वा ४५ कलत्र (स्त्री, पश्नी)  अश्वम १, कलह १, कल्याण ६८ इङ्गितज्ञ ४८ क्रियाणकारी १, किंदिया ४९ किंदिया-किंदिरच १, इन्द्रिय ४१ कापुरुष-कातर ६९ इंध्या ५२ काम ७० इंद्रवर १, काम ०० इंद्रवर १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                 | 29    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ६२    |
| आशिष, आशीर्वाद ४७ कलत्र (स्त्री, पश्नी) ,, आश्रम ,, आहार ,, इङ्गितञ्ज ४८ कर्ण्याणकारी ,, इङ्गा ,, इङ्गिय ४९ क्रियानकित्त्व ,, इङ्गिय ४१ क्रियानकित्त्व ,, इङ्गिय ४१ क्रायुष्ठव-कातर ६९ क्रिया ४२ क्राम ७० इंद्रवर ,, इत्त्रमजन ४३ क्राम ७७ क्राम क्राम ७७ ज्तम विचार ५४ क्राम क्राम ७७ ज्तम विचार ,, उत्सव ,, इर्णिया १४ क्राम क्राम ७७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | সংখ্য           | ः ४४  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ६७    |
| आश्रम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | आशिष, आशीर्वाद  | ४७    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | "     |
| बाहार ,, कल्याण ६ द क्ल्याण ६ द क्ल्याण कर्याणकारी ,, क्ल्याणकारी ,, क्लिय ,, क्लिया ,, क्ल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                 | 3,    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
| इङ्गितज्ञ ४८ कःयाणकारी " इन्द्रय ४९ कविता-कवित्त्व ", इन्द्रिय ४१ कविता-कवित्त्व ", इन्द्रियनिग्रह ५१ कापुरुष-कातर ६९ ईच्या ५२ काम ७० ईस्वर ", काम-क्रोध ७६ उत्तमजन ५३ कामी ७७ उत्तम विचार ५४ कार्यं ", उत्सव ", कार्यार्थीं ७९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | आहार            |       | 100 9 100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |       |
| इन्छा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                 |       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ,,    |
| इन्द्रिय ४९ कविता-कवित्त्व ,, इन्द्रियनिग्रह ५१ कापुरुष-कातर ६९ इंध्या ५२ काम ७० इंश्वर ,, काम-क्रोध ७६ उत्तमजन ५३ कामी ७७ उत्तम विचार ५४ कार्य ,, कार्यां ,, उत्सव ,, कार्यां ७९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                 | 11    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
| इन्द्रियनिग्रह ५१<br>ईच्या ५२<br>हंश्वर , काम ७०<br>हंश्वर , काम-क्रोध ७६<br>उत्तमजन ५३<br>उत्तम विचार ५४ कार्य ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                 |       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
| ईव्या ५२ काम ७०<br>ईव्वर ,, क्राम-क्रोध ७६<br>उत्तमजन ५२३ कामी ७७<br>उत्तम विचार ५४ कार्य ,,<br>उत्सव ,, कार्यार्थी ७९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                 | प्रश  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
| ईश्वर ,, क्राम-क्रोध ७६<br>उत्तमजन ५३ कामी ७७<br>उत्तम विचार ५४ कार्य ,,<br>उत्सव ,, क्रार्यार्थी ७९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                 | ४२    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
| उत्तमजन ५३ कामी ७७<br>उत्तम विचार ५४ कार्य ,,<br>उत्सव ,, कार्यार्थी ७९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ईश्वर           | 77.   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
| उत्तम विचार ५४ कार्य ,,<br>उत्सव ,, कार्यार्थी ७९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | उत्तमजन         |       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
| उत्सव ,, कार्यार्थी ७९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                 |       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                 |       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
| उत्साह-उसाही ,, काल ८०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | उत्साह-उस्साही  |       | The second secon |       |
| उदार ५५ काव्य ६२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                 |       | E ROSE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |

| হান্দ্ৰ      | पृष्ठ      | হাত্ত্ব        | ٠ | पृष्ठ       |
|--------------|------------|----------------|---|-------------|
| कीर्ति       | 43         | गृहस्थ         |   | १००         |
| कुमार्ग      | 79         | गृहस्थाथम      |   | 21          |
| कुदेश        | "          | गृहिणी         |   | 27          |
| कुल          | 48         | गो             | Ę | १०२         |
| कुपुत्र      | ,,         | चञ्चल          |   | १०३         |
| कुलीन        | <b>5 4</b> | चतुर           |   | 22          |
| कुराल        | 22         | चनुरता         |   | 13          |
| कृतघ्न       | 27         | चरित्र         |   | 808         |
| कृतज्ञ       | 5 %        | चित्त          |   | 12          |
| कृतज्ञता     | "          | चित्र          | ţ | १०६         |
| कुपण         | "          | चिन्ता         |   | 17          |
| कृश          | 50         | चिन्तन         |   | १०७         |
| कृषि         | 22         | छलकपट          |   | १०८         |
| क्रिया       | 55         | जगत्           |   | 77          |
| क्रोध        | 27         | जनरव           |   | 12          |
| क्रोधी       | 27         | जन्म           |   | 17          |
| क्लीव        | 58         | जन्मभूमि       |   | ११०         |
| वलेश         | 22         | जागरूक         |   | 27          |
| क्षमा        | 90         | जाति           |   | ?? <b>?</b> |
| क्षुद्रजन    | 98         | जामाता         |   |             |
| क्षुषा       | 97         | जाया (स्त्रो ) |   | ·#          |
| क्षोम        | 22         | जितेन्द्रिय    |   | ११२         |
| खल           | "          | जिह्ना         |   | ११३         |
| गतिशीलता     | ९३         | जीव            |   | \$ \$8      |
| गर्वं        | 88         | जीवन           |   | 17          |
| गान          | ,,         | जीवित          |   | 996         |
| गाहंस्थ्य    | . 77       | जीविका         |   | 888         |
| गुण          | 17         | ज्ञाति         |   | . 27        |
| गुणी, गुणवान | ९७         | ज्ञान          |   | ११७         |
| गुरु         | . 88       | ज्ञानी         |   | १२०         |

| হা <b>ত</b> হ | पृष्ठ | शब्द          | AB   |
|---------------|-------|---------------|------|
| तप -          | १२१   | दोषदर्शी      | १४७  |
| तपोवन         | १२२   | द्वेत         | १४५  |
| तितिक्षा      | १२३   | धमं           | ,,   |
| तीर्थं        | ,7    | धर्मज्ञ       | १५८  |
| तृष्णा        | 2)    | धर्मघ्वजी'    | ,,   |
| तेजस्         | १२४   | धर्मार्थं     | १५९  |
| स्याग         | १२४   | धान्य         | 17   |
| <b>সিব</b> গঁ | ,     | घीर           | १६०  |
| दक्ष          | १२६   | घृति          | '17  |
| दण्ड          | "     | नपु सक        | १६१  |
| दरिद्र-निधंन  | १२८   | नम्र-नम्रता   | 79 - |
| दिखता         | १३०   | नर्म          | ,,   |
| दाक्य         | १३१   | नाट्य         | rj   |
| दान           | 31    | नारी          | १६२  |
| दाता          | १३३   | नायक          | 27   |
| दाम्पत्य      | १३४   | नास्तिक       | 12   |
| दीक्षा        | "     | निद्रा        | १६३  |
| दीर्घसूत्री   | 31    | निन्दक        | 17   |
| दुःख          | १३४   | नियति         | 1:   |
| दुःख-सुख      | १३६   | नियोग         | 27   |
| दुर्जन        | . १३७ | निरक्षर       | १६४  |
| नीच           | १४०   | निबंल         | 1,   |
| दुवंल:        | 1)    | निगुंण        | 31   |
| दूत ः         | 19 11 | निवेद         | •,   |
| दष्टि         | 19    | निस्सार       | 15   |
| देवता         | १४१   | नि.स्युह      | १६५  |
| देश.          | . ,   | नीच           | 37   |
| देश-काल       | 27    | नीति          | १६६  |
| देन्य         | १४२   | · न्याय       | १६७  |
| दोष           | १४६   | न्यास (धरोहर) | 32   |
|               |       |               |      |

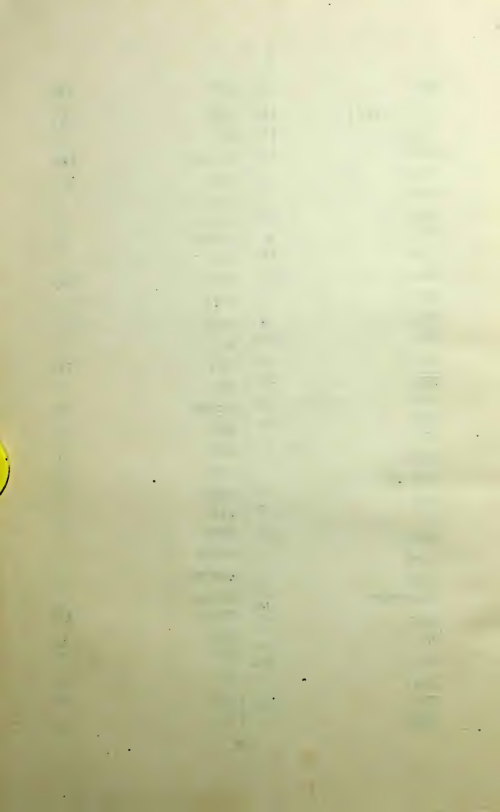
| হাব্ব'          | वृष्ठ | হাত্ত্ব                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | र्वेड.           |
|-----------------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
|                 | १६७   | प्रकृति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | १९०              |
| पक्षपात         | १६८   | प्रजनन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | १९१              |
| पठन             |       | प्रज्ञा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 19               |
| पण्डित          | १७४   | प्रतिज्ञा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 88₹              |
| पहनी            |       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                  |
| पथ्य            | १७५   | प्रत्युपकार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 11               |
| पदस्य           | 71    | प्रमाद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 888.<br>11       |
| परतन्त्र        | 19    | प्रमत्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                  |
| परधनपरस्त्री    | 37    | प्रयत्न                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | "<br><b>१९</b> ५ |
| पराक्रम         | 37    | प्रयोग                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | १९६              |
| पराभव           | १७६   | प्रलाप                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                  |
| परिग्रह         | ,1    | प्रयोजन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | "                |
| परोपकार         | 77    | प्रवास                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 37               |
| परोगदेश         | १७७   | प्रशंसा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | १९७              |
| पलायन           | 12    | प्रसन्न                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 72               |
| पश्चात्ताप      | 37    | प्रसन्नता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 22               |
| परगृह           | १७५   | प्राचीन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | १९=              |
| पाण्डिल्य       | "     | সাল                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 32               |
| पात्र           | १७९   | प्राण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 19               |
| पाप             | ,,    | प्रार्थना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 868              |
| पापी            | १५०   | - प्रिय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 27               |
| पारस्परिक सहयोग | १८१   | त्रियवादी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 700              |
| पिता            | ,,    | प्रेम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 22               |
|                 | १८२   | बल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | २०३              |
| पुण्य           | १८३   | The state of the s | 72               |
| पुण्य-पाप       |       | बन्यु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 708              |
| पुण्यकृत        | "     | बहुभाषी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | २०४              |
| पुत्र           | 97    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                  |
| पुरुष           | , १८७ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 27               |
| पुरुषार्थं      | १८व   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | "<br>२०६         |
| पूर्णता         | १८९   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २०९              |
| पृथिवी          | 2)    | बुढिमान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 497              |

| शब्द              | पृष्ठ     | शब्द          | <b>पृ</b> ष्ठ    |
|-------------------|-----------|---------------|------------------|
| बुभुक्षित         | 788       | मनन           | २३१              |
| व्रह्म            | 22        | मनस्वी ।      |                  |
| ब्रह्मज्ञानी      | 787       | मनुष्य        | 737              |
| ब्राह्मण          | २१३       | मनोर <b>य</b> |                  |
| भक्त              | 788       | मन्त्र        | · ','            |
| भय                | 11        | ममता          |                  |
| भवितव्य           | 784       | मरण           | "                |
| भविष्णु (होनहार)  | 785       | महात्मा       | "<br>73 <i>६</i> |
| भविष्य            | 27        | महान          |                  |
| भाग्य             | 1 ,,      | महिमा         | 780              |
| भाग्यवान          | २१८       | माता          |                  |
| भाग्यहीन          |           | मान           | - 788            |
| भार               | "         |               | 787              |
| भार्या            | २१९       | मानो<br>मार्ग |                  |
| भाव               | २२०       |               | !!<br>EVE        |
| भावी              |           | मित्र         | 783              |
| भावन              | "         | मित्रता       | 388              |
| भावण              | 778       | मुबरता        | 780              |
| भिन्न             | -         | मूढ़-मूर्ख    | ))<br>DV a       |
| भृत्य             | וו<br>מממ | मूखँता        | २५०              |
| भीर               | ररर       | मृजा          | 27 -             |
| भोग               | "         | मृदु          | "                |
| भोगवान            | 773       | मेत्री        | २५१              |
|                   | 77        | मोक्ष         | ir               |
| भोजन              | "         | मीन ़         | n                |
| भ्राता<br>मद्यपान | २२६       | यज्ञ          | 747              |
| मनुर .            | 37 =      | यथार्थता      | 244              |
| मति               | 11        | यश            | २५४              |
| मध्यवर्ती         | 77.       | याचक          | 17               |
|                   | २२७       | याचना         | २४४              |
| मन                | 37        | युवा          | 27               |

| হাত্ত্ব       | पृष्ठ             | ্ হাত্ত্ব       | पृष्ठ             |
|---------------|-------------------|-----------------|-------------------|
|               |                   |                 | 100               |
| युद्ध         | २५६               | लोकव्यवहार      | २७१               |
| योग           | 77                | लोकाचार         | २७२               |
| योगी          | २५७               | स्रोकापवाद      | 31                |
| योग्य         | 27                | लोभ             | २७३               |
| योग्यता       | 7,                | स्रोभी          | २७४               |
| यौवन          | २५८               | वक्ता           | २७४               |
| रजेगुण        | २४९               | वक्तव्य         | २७६               |
| रत्न          | 22                | वस्त्र          | "                 |
| रमणीय         | 27                | वाक्            | २७७               |
| रस            | 22                | वाग्मिता        | २७९               |
| राग           | "                 | वाणिज्य         | २५०               |
| रागी          | 740               | वाद             | .a                |
| राजधर्म       | 12                | बार्ता          | 11                |
| राजविद्या     | 27                | वासना           | र=१               |
| राजा          | २६१               | विकार           | 2,                |
| राज्य         | २६४               | विचार           |                   |
| राष्ट्र       | २६४               | विजय            | "<br>?= <b>?</b>  |
| रक्त          | "                 | विज्ञान         | n                 |
| <b>रुचि</b>   |                   | विदेश           |                   |
| रूप           | ,11               | विद्या          | "<br>7 <b>३</b> ३ |
| रोग           | "<br>7 <b>६</b> ६ | विद्या एवं विनय | 7=4               |
| रोगी          |                   | विद्यार्थी      | 750               |
| •             | 27                | विधि-विधाता     |                   |
| लज्जा         | 77                | विनय            | "<br>२ <b>द</b> द |
| लाम           | 750               | विनाश           | 748               |
| लालन<br>६.६   | 22                | विपद            |                   |
| लिपि          | 27                |                 | נל                |
| लोक-लोकस्वभाव | २६४               | विरक            | 790               |
| लोकतन्त्र     | २७१               | दिवेक           | "                 |
| लोकयात्रा     | " 22              | विषय            | 798               |
| लोकविरुद्ध    | "                 | विवेकी          | 797               |
|               |                   |                 |                   |

| হা <b>ত্র</b>       | पृष्ठ | হাৰ্ব            | पुष्ठ       |
|---------------------|-------|------------------|-------------|
| विश्वास             | 787   | शूर              | ३१०         |
| विस्तार             | २९३   | शोक              | 388         |
| विस्मय              | "     | হী'ৰ             | ३१३         |
| बीर                 | "     | शीर्य            | 27          |
| वृत्त (अच्छा भाचरण) | २९४   | श्रद्धा          | 27          |
| वृत्ति              | २९५   | श्रम             | ३१५         |
| वृद्धि              | "     | श्री             | 27          |
| बेर [               | 79६   | श्रीमान          | ३१८         |
| बंतृष्ण्य           | 790   | श्रीमदान्ध       | 27          |
| व्यवसाय             | 1 6   | श्रुत            | 27          |
| व्यवहार             | . ,   | श्रेय            | 22          |
| व्यसन               | 37    | श्रेय-प्रेय      | 388         |
| च्यायाम             | 300   | श्रेष्ठ          | • ३२०       |
| न्नत                | "     | श्रोता           |             |
| शंका                | "     | श्वः (आगामी कल ) | "           |
| शक्ति               | 27    | संकल्प           | ३२१         |
| शब्द                | ३०१   | सङ्ग, सङ्गति     | "           |
| श्चरण               | ३०२   | संग्रह           | 377         |
| शरीर                | 22.   | संघ              | 32          |
| शान                 | ३०३   | संपुटिका         | <b>३</b> २३ |
| शान्ति              | 27    | सम्बन्ध          | 27          |
| <b>যান্ত</b>        | ३०४   | संयोग            | "           |
| शिल्प               | ७० €  | संरम्भ           | . ,77       |
| <b>গ্রি</b>         | "     | संशय             | 77          |
| থি <b>ম</b> ক       | 27    | संसर्गे          | 358         |
| হাি <b>ধা</b> ব     | 22    | संसार            | 27          |
| शिक्षा, दीक्षा      | ३०८   | संस्कार          | ३२४         |
| शील                 | 22    | संस्कृत े        | 27          |
| श्रृंगार            | ३१०   | सज्जन            | 1117 22     |
| शैशव                | 17    | सत्य             | \$\$0       |

| হাত্তহ            | पृष्ठ      | शब्द         | पृष्ठ       |
|-------------------|------------|--------------|-------------|
| सत्त्व ( आत्मबल ) | ३३२        | सुकृति       | ३४१         |
| सस्सङ्गिति        | 333        | सुख          | 22          |
| सदाचार            | 348        | सुख-दुःख     | <b>3</b> 44 |
| सदिचार            | 17         | सुजन         | 340         |
| सन्तति            | 37         | सुन्दर       | 27          |
| सन्ताप            | ३३४        | सुन्दरता     | 27          |
| सन्तुष्ट          | "          | सुभाषित      | "           |
| सन्तोष            | 388        | सेवा         | 37          |
| सन्निकर्षं        | "          | सेवक         | ३४९         |
| सन्मार्गं         | ,,,        | सीजन्य       | 39          |
| सभा               | "          | सीहार्द      | 27          |
| समता              | थ इंड      | स्त्री       | 11          |
| समदर्शी           | 7,         | स्थान        | ३६४         |
| समय               | ३३९        | स्नेह        | ""          |
| समाधि             | 17         | स्पष्टवक्ता  | 350         |
| समृद्ध            | 17         |              | 110         |
| सम्पद्            | ,          | स्मृति       | 22          |
| सम्बन्ध           | 388        | स्वप्न       | 35.0        |
| सम्यग् दृष्टि     | "          | स्वधः .      | ३६९         |
| सरल               | 22         | स्वभाव       | . 27        |
| सर्व              |            | स्वगं        | 99          |
| सहवास             | 383<br>383 | स्वार्थी     | 32          |
|                   | ३४४        | स्वास्थ्य    | >,          |
| सहवासी            |            | स्वाधीनता    | 27          |
| सहायक             | "          | स्वाष्ट्रयाय | "           |
| सहन-सहनशील        | 27         | स्वास्थ्य    | ३७३         |
| साक्षर            | 37         | हस्त         | 7,          |
| साधु              | <br>. ३४९  | ਕਾਰਿ         | ३७४         |
| साम               | 40)        | हिंसा        | 23          |
| सि'द              | 3,48       |              | ३७४ •       |
| साहस              |            | हेला         | . >>        |
| साहितय            | "          | 1 601        | •           |



# संस्कृत-सृक्ति-रत्नाकर

(द्वितीय भाग) सक्तियों का महत्त्व

संसारविषवृक्षस्य द्वे फले ह्यमृतोपमे । सुभाषितरसास्वादः संगमः सुजनैः सह ॥

यह संसार विष का वृक्ष है फिर भी इसके दो फल अमृत के समान मधुर हैं। एक तो सुभाषितों का रसास्वादन और दूसरा, सज्जनों का समागम।

पृथिव्यां त्रीणि रत्नानि जलमन्नं सुभाषितम् ।

मृदैः पाषाण - खराडेषु रत्नसंज्ञा विधीयते ।।

जल, अन्न और सुभाषित ये तीन ही पृथिवी के वास्तविक रत्न हैं।
वे लोग मूढ हैं जो पत्थर के टुकड़ों को रत्न की संज्ञा दिया करते हैं।

नायं प्रयाति विकृतिं विरसो न यः स्यात् न क्षीयते बहुजनं निंतरां निपीतः। जाड्यं निहन्ति रुचिमेति करोति तृप्तिं नूनं सुभाषितरसोऽन्यरसातिशायी।।

न इसमें कभी विकार होता है, न यह विरस होता है और न यह वहुत लोगों द्वारा पीये जाने पर भी कभी समाप्त होता है। इसके अति-रिक्त यह जड़ता को दूर करता है, रुचिकर होता है तथा मन को तृप्त कर देता है। अतः यह सुभाषित रूपी रस निश्चय ही अन्य सभी रसों से उत्कृष्ट है, उत्तम है।

खिनं चापि सुभाषितेन रमते स्वीयं मनः सर्वदा
श्रुत्वाऽन्यस्य सुभाषितं खलु मनः श्रोतुं पुनर्वाञ्छिति ।
श्रज्ञान् ज्ञानवतोऽप्यनेन हि वशीकर्तुं समर्थो भवेत्
कर्तव्यो हि सुभाषितस्य मनुजैरावञ्यकः संग्रहः ॥

₹

मन खिन्न होने पर भी सुभाषितों के पढ़ने से सदा प्रसन्न रहता है, दूसरों के मुँह से सुभाषित सुन कर पुनः उसे सुनने की इच्छा होती है तथा मनुष्य सुभाषितों के द्वारा अज्ञानी एवं ज्ञानी सब लोगों को अपने वश में करने में समर्थ होता है। अतः सब लोगों को आवश्यक रूप से सुभाषितों का — सूक्तियों का संग्रह करना चाहिए।

यस्य वक्त्रकुहरे सुभाषितं नास्ति नाऽप्यवसरे प्रजल्पति । त्रागतः सदसि धीमतामसौ लेप्यनिर्मित इवाऽवभासते ॥

जिस पुरुष को कोई सुभाषित कण्ठस्थ नहीं है और जो न उसे किसी अवसर पर कह ही सकता है वह विद्वानों की सभा में आने पर मिट्टी की मूर्ति जैसा लगता है।

सुभाषितानि खलु
भाषाया विलसितानि
सरस्वत्याः सुस्मितानि
पृथिव्या अमृतानि ।

यह जो सुभाषित हैं वे भाषा के विलास हैं, सरस्वती के मुस्कान हैं और पृथिवी के अमृत हैं।
— विविध प्रन्थों से

## अकर्मा, अकर्मग्य

अ कर्माणो हि जीवन्ति स्थावरा नेतरे जनाः।

बिना कर्म किये पर्वत आदि स्थावर पदार्थ ही जी सकते हैं, पर दूसरे मनुष्य आदि नहीं।

अकर्मणां वै भृतानां वृत्तिः स्यान्नहि काचन।

जो प्राणी कर्म नहीं करते उनकी कोई जीविका नहीं हो सकती, जीने का साधन नहीं हो सकता।

न पापीयोऽस्त्यकर्मगाः।3

कर्म न करने वाले व्यक्ति से बढ़कर कोई पापी नहीं।

निष्क्रियः सर्वेषामप्रियो भवति ।

निष्क्रिय व्यक्ति सभी को अप्रिय होता है।

#### अज्ञान

अज्ञानात् क्लेशमाण्नोति तथापत्सु निमञ्जति ।

मनुष्य अज्ञान के कारण क्लेश पाता है तथा आपत्तियों में पड़ता है।

अज्ञानप्रसवं हीदं यद् दु:खग्रुपलम्यते।

मनुष्य को जो दुःख होता है, वह अज्ञान से ही उत्पन्न होता है।

१ वन० ३२।३

४ दीप॰ ४ । ४८

२ वन० ३२।८

५ शान्ति । ३५९। ३

३ शान्ति० ७५।३६

६ शान्ति । १४६ । ५

एकः शत्रुर्न द्वितीयोऽस्ति कश्चिदज्ञानतुल्यः पुरुषस्य राजन्। र राजन् ! अज्ञान ही एकमात्र मनुष्य का शत्रु है। अज्ञान के तुल्य दूसरा कोई शत्रु नहीं है।

सुखदुःखप्रदो नाऽन्यः पुरुषस्यात्मविभ्रमः।

मनुष्य का आत्मविभ्रम अर्थात् अज्ञान ही सुख और दुःख का दाता है। दूसरा कोई नहीं।

अज्ञानेनावृतं ज्ञानं तेन ग्रह्यन्ति जन्तवः।

अज्ञान से ज्ञान ढका रहता है, इस कारण मनुष्य मोह में पड़ जाते हैं।

संवृगोति खलु दोषमज्ञता।

अज्ञान मनुष्य के दोष को छिपा देता है।

## अज्ञानी

अज्ञो भवति वै वालः ।

जो अज्ञानी है वही बालक है।

नाबुधास्तारयन्त्यन्यान् आत्मानं वा कथञ्चन।

अज्ञानी मनुष्य न तो दूसरों को और न तो अपने को ही तार सकते हैं, अर्थात् संकटों से बचा सकते हैं।

१ शान्ति ० २९८ । २८

४ किराता० १३। ६३

र भाग० ११। २३। ६०

५ मनु० २ । १५३

३ गीता० ५ । १५

६ जानि २३६। २

अज्ञश्राश्रद्दधानश्च संशयात्मा विनश्यति ।<sup>१</sup>

ज्ञानहीन, श्रद्धाहीन. तथा संशयात्मा मनुष्य विनष्ट हो जाते हैं।

त्ररूपमेवारमन्तेऽज्ञाः कामं व्यग्रा भवन्ति च । र

अज्ञानी पुरुष थोड़ा ही काम करते हैं, पर व्यप्न बहुत अधिक हो जाते हैं।

**अज्ञः** सुखमाराध्यः ।

अज्ञानी मनुष्य आराम से ही मनाया जा सकता है।

## अति

सर्वत्रातिकृतं भद्रे व्यसनायोपपद्यते ।

भद्रे जहाँ कहीं भी अति किया जाय वह दु:ख का ही कारण होता है।

अतिश्रक्तिरतीवोक्तिर्व्यसनायोपपद्यते ।

अधिक भोजन तथा अधिक बोलना कष्ट का.ही कारण होता है।

अतिनिर्मथनादग्निश्चन्दनादपि जायते।

अति मन्यन करने से चन्दन से भी आग प्रकट हो जाती है।

अतिपरिचयः कस्यावज्ञां न जनयति।

अत्यधिक परिचय किसका अपमान नहीं करा देता है।

सर्वमतिमात्रं दोषाय।

जो कुछ भी काम अतिमात्रा में किया जाता है वह दोषजनक होता है।

१ गोता० ४। ४०

प् स० प० मा०

२ शि॰ व॰ २। ७९ ६ चा॰ नी॰ शा॰ स॰ १५०४

३ म० नी० ३ ७ सो० नी० ४२। ४६

४ वा० रा० ६ | २४ | २४ - ८ उ० रा० | ६

अत्याद्रः शंकनीयः।'

अत्यधिक आदर शंकनीय होता है।

श्रतिभारः पुरुषमवसाद्यति ।

अत्यधिक भार पुरुष को खिन्न बना देता है।

अति सर्वत्र वर्जितम् ।

अ ति सर्वत्र के लिए वर्जित है।

अतिरभसकृतानां कर्मणामाविपते-

र्भवति ह्य ददाही शल्यतुल्यो विपाकः।

अति जल्दीबाजी में किये हुए कामों का फल विपत्तिपर्यन्त घाव के समान हृदय को जलाता रहता है।

## अतिथि

अतिथिदेवो भव।

अतिथि को देवता समझो।

न कञ्चन वसतौ प्रत्याचक्षीत।

घर में किसी भी अतिथि को ठहरने से रोकना नहीं चाहिए।

धन्यं यशस्यमायुष्यं स्वर्ग्यञ्चातिथिपूजनम्।

अतिथि का पूजन (सत्कार) धनवर्धक, यशवर्धक, आयुवर्धक तथा स्वगंप्रद होता है।

अतिथिः किल पूजाहीं प्राकृतोऽपि विजानता ।

ज्ञानवान् के लिए साधारण अतिथि भी पूजा के योग्य होता है।

१ मुद्रा० १। २०

४ ते० उ० ३०। १०। १

२ चा० सू० २। ५४

६ मनु० ३। १०६

१ चा॰ नी॰ २।१३

७ वा॰ रा॰ ५।१।११३

४ म० नी० १००

प्योवा॰ नि॰ ५। प्र। दर

देवाद्प्यधिकं पूज्यः सतामभ्यागतो जनः। र अभ्यागत व्यक्ति सज्जन पुरुषों के लिए देवता से भी बढ़कर पूज्य होता है।

जीवितं याति साफल्यं स्वमभ्यागतपूज्या । अपना जीवन सफल क्षेत्रागतों की पूजा करने से मनुष्य का अपना जीवन सफल हो जाता है।

सर्वस्याभ्यागतो गुरुः।

अभ्यागत व्यक्ति सबके लिए श्रेष्ठ होता है।

त्र्यनित्यं हि स्थितो यस्मात्तस्मादितिथिरुच्यते । कोई भी अतिथि कहीं नित्य नहीं रहता इस लिये उसे अतिथि कहते हैं।

#### अधम

प्राज्ञं प्राप्य न पृच्छुनित ये केचित्ते नराधमाः । ज्ञानी व्यक्ति को पाकर भी जो मनुष्य उससे कुछ ज्ञान की बात न पूछे वह अधम है।

### अधिकार

अधिकारपदं नाम निर्दोषस्यापि पुरुषस्य महदाशङ्कास्थानम् । अधिकार का पद पा जाना निर्दोष पुरुष के लिए भी बड़े सन्देह का विषय बन जाता है।

१ योवा॰ नि॰ ५ , ८५ । ८२

४ योवा॰ उ॰ ७८। ३३

२ हितो० १। १०८

4

३ मनु० ३ । १०२

६ मु० ५। १२

### अध्यवसायी

वितताध्यवसायस्य जगद् भवति गोष्पदम्।'
महान् अध्यवसायी व्यक्ति के लिए संसार गौ के खुर के बराबर
( छोटा ) हो जाता है!

नोद्विजन्ते स्वकार्येषु जना अध्यवसायिनः। अध्यवसायी पुरुष अपन काम में उद्विग्न (आकुल) नहीं होते। न स्वल्पमप्यध्यवसायभीरोः करोति विज्ञानविधिर्भुणं हि। अध्यवसाय करने से डरने वाले व्यक्ति के लिए कोई भी ज्ञान-विज्ञान थोड़ा भी लाभ नहीं पहुँचाता है।

## अध्यात्मविद्या

अध्यात्मविद्या विद्यानाम् ।

विद्याओं में अध्यात्मविद्या ( मैं हूं )। ( श्रीकृष्ण )

समस्तगुणजालानाम् अध्यात्मज्ञानमुनमम् ।

अध्यात्मज्ञान समस्त ज्ञानों में उत्तम ज्ञान है।

त्रैलोक्यराज्याच गुरुतरा विद्या ।

अध्यात्मविद्या तीनों लोकों के राज्य से भी बढ़कर श्रेष्ठ होती है।

अध्यात्मविद्या च नृणां सौख्यमोक्षकरी भवेत्।

अध्यात्मविद्या मनुष्यों को सुख और मोक्ष दोनों प्रदान करती है।

१ उप० ७६ । ५५

५ योवा • उप • ७८। ४०

२ योवा॰ नि॰ प्य । ६

६ छा० उ० ८। ७ २

३ हिती॰ १ । १६८

७ ज्ञा॰ सं॰ त॰ ६

४ गीता १०। ३२

## अनर्थ

स्रचीमुखा ह्यनर्थाः।

अवर्थों का मुँह सूई के समान सूक्ष्म होता है। अर्थात् वे कहीं भी प्रवेश कर सकते हैं।

छिद्रेष्वनर्था वहुलीभवन्ति ।

संकट के समय अनर्थ बहुत बढ़ जाया करते हैं।

नानर्थः परिपाल्यते । । अनर्थंकारी वस्तु नहीं पाली जाती ।

#### अनवस्थित

सर्वं तु न स्यादनवस्थितस्य।

अस्थिर स्वभाव वाले व्यक्ति का कोई काम सिद्ध नहीं हो सकता।

अनवस्थितकार्यस्य न वने न जने सुखम् ।

अध्यवस्थित कार्य वाले पुरुष को न वन में सुख मिलता है और न समाज में।

### अनुकरण

कल्यागमनुकर्तव्यं पुरुषेगा बुभूषता।

उन्नति चाहने वाले व्यक्ति को अच्छी बातों का अनुकरण करना चाहिए।

र की॰ अ॰ ६। २। १ ४ उद्योग॰ ३५। ६३ २ हिती॰ १। २०४ ५ चा. नी. १३। १६ ३ योवा॰ उत्पत्ति॰ ७७। २० ६ शान्ति॰ १५३। २५

July Brancher

#### अनुराग

# दुःखं त्यक्तुं बद्धमूलोऽनुरागः।

जब अनुराग बद्धमूल हो जाता है तो उसका छूटना वहुत कठिन हो जाता है।

## अनुरागान्धमनसां विचारसहता कुतः।

जो लोग अनुराग में अग्धे हो जाते हैं उन लोगों में विचार करने की शक्ति कहाँ ?

#### अनृण

## अनृणा अस्मिननृणाः परस्मिन्

## तृतीये लोके अनृणाः स्याम ।<sup>१</sup>

हम लोग इस लोक में अनृण रहें, पर लोक में अनृण रहें तथा तीसरे लोक में भी अनृण रहें।

## मुखं स्वपित्यनृणवान् व्याधिमुक्तश्च यो नरः।

जो मनुष्य ऋण से तथा व्याधि से मुक्त होता है, वह सुख की नींद सोता है।

#### अनृत

# अमेध्यो वै पुरुषो यदनृतं वदति, तेन पूतिरन्तरतः।

वह पुरुष अपवित्र है, यदि भूठ बोलता है। झूठ बालने से मनुष्य के भोतर से दुर्गन्ध आती है।

# सम्लो वा एष परिशुध्यति यद्नृतं वदति।

वह मूल के साथ सूख जाता है, यदि असत्य बोलता है।

१ स्वप्न० ४।६

४ शौ. नी. ६६

२ क. स. ३।३।५१ ५ शत०१।१।१।१

रे अथर्व०६। ११७। ३६ प्र• उ०६। १.

नहि तीव्रतरं किञ्चिदनृतादिह विद्यते । झूठ से बढ़कर कोई तीखी चीज नहीं होती ।

पुरुषस्यानृतं मलम्।

झूठ मनुष्य का मल है।

नानृतात् पातकं परम्।

अनृत से बढ़कर कोई पातक नहीं होता।

वरं मौनं कार्यं न च वचनग्रुक्तं यदनृतम्।

मौन रहना अच्छा पर भूठ बोलना नहीं अच्छा।

#### अन्न

अन्नं वै सर्वं प्रतितिष्ठति, अन्नं वै देवयोनिर्भवति, अन्ने प्राणानुपसृजति, तस्मादन्नमसृतं वदन्ति।

अन्न ही सबको प्रतिष्ठित करता है, अन्न ही देवताओं के भी जीवन का कारण है तथा अन्न के आधार पर ही प्राण भी रहते हैं अतः अन्न को अमृत कहा जाता है।

तिद्ध समृद्ध यत्रात्ता वनीयान् त्राद्यो भृयान् ।

वही समृद्धि है जहाँ खाने वाले कम हों तथा खाद्यवस्तु अधिक हो।

तिद्धि समृद्धं यदक्षीण एव पूर्विस्मिन्नन्नेऽथाऽपरमन्नमागच्छिति। वही समृद्धि है जबिक पिछले अन्न के समाप्त होने के पहले ही घर में और अन्न आ जाय।

१ आदि॰ ८४। १०५

प्र का॰ सं॰ ७०। प्र-६

१ उद्योग॰ ४९। ६९

६ शत० १। ३। १। १३

३ चा० नी० ६। ५२

७ शत० १। ६। ४। ७

४ म० सु० सं० ७१३

एतदु परममन्नं यद्धि मधु घृतम् ।

दि , मधु और घृत ही सर्वश्रेष्ठ अन्न है।

अन्नं वै सर्वेषां भृतानामात्मा ।

अन्न ही समस्त प्राणियों की आत्मा है।

श्रन्नजीवनं हीदं सर्वम् ।

यह सारा संसार अन्न से ही जीता है।

यस्यैवेह भृयिष्ठमन्नं भवति स एव भृयिष्ठं लोके विराजित । जिसी मनुष्य के घर अधिक अन्न होता है वही समाज में अधिक प्रभावशाली होता है।

श्रद्यतेऽति च भृतानि तस्मादन्नं तदुच्यते।

अन्त मनुष्यों के द्वारां खाया जाता है और वह भी मनुष्यों को ( अनुचित रूप से ग्रहण करने से ) खा जाता है, इसलिए वह अन्न कहलाता है।

अन्ने वाव सर्वे प्राणा महीयन्ते।

अन्न से ही सब प्राणों की महिमा बनी रहती है।

अनाद्धचैव खिल्वमानि भृतानि जायन्ते,

अन्नेन जातानि जीवन्ति ।

अन्न से ही सब प्राणी उत्पन्न होते हैं तथा जीवित रहते हैं।

अन्नं बहु कुर्वीत तद् व्रतम्। अन्नं न निन्धात् तद् व्रतम्। अन्नं न परिचक्षीत तद् व्रतम्।

अन्न अधिक पैदा करे यह बत है, अन्न की निन्दा न करे यह बत है, अन्न का परित्याग या तिरस्कार न करे, यह व्रत है।

१ शत॰ १। १। १। १२

५ ते॰ उ॰ २।२

२ गो॰ उ॰ प्र॰ ३

६ ते उ १ । ५ । ३

३ शत ० ७ । ५ । १ । २० ७ तै० उ० ३ । १

४ ऐ० ब्रा० १।१।५

दते० उ० ३। ६, ७, ६

यया कया च विधया बह्वन्नं प्राप्तुयात् ।

जिस किसी प्रकार बहुत अन्न प्राप्त करना चाहिए।

अन्नात् प्राणो मनः सत्यं लोकः कर्मसु चाऽमृतम् ।

अन्त से प्राण, मन, सत्य, लोक तथा कर्मों में अमृत उत्पन्न होता है।

स वा एव पुरुषोऽन्नरसमयः।

यह जो पुरुष है वह अन्तरसमय है।

अन्नात् प्राणा भवन्ति भूतानां, प्राणौर्मनो, मनसश्च विज्ञानं, विज्ञानादानन्दो ब्रह्मयोनिः।

अन्न से प्राणियों के प्राण होते हैं, प्राणों से मन होता है, मन से विज्ञान होता है और विज्ञान से ब्रह्मयोनि आनम्द होता है।

सर्वेषां भक्ष्यभोज्यानामन्नं परममुच्यते ।

समस्त भक्ष्य एवं भोज्य पदार्थों में अन्न श्रेष्ठ माना जाता है।

अन्नाद् भवन्ति भृतानि भ्रियन्ते तद्भावतः।

अन्न से ही मनुष्य जीते हैं और उसके अभाव से मर जाते हैं।

जीर्णमन्नं प्रशंसन्ति।

जो अन्न पच जाय वही उत्तम अन्न है।

मानेन रक्ष्यते घान्यम्।

नाप-तौल कर खर्च करने से अन्न की रक्षा होती है।

१ तै॰ उ॰ ३।१० ५ अनु० ४४।१०

२ मु॰ उ॰ १।८ १ उद्योग॰ ३५। दर

३ तै॰ उ॰ २।१।१ ७ उद्योग॰ ३४।४१

४ ना० उ॰ २३।१ - - - सु॰ र॰ मा॰

सर्वारम्भास्तएडुलप्रस्थमूलाः।'

सभी कार्य एक सेर चावल होने के वाद ही होते हैं।

अनिन्ताचमत्कार-कातरे कविता कुतः।

अन्न की चिन्ता से पराभूत मनुष्य को कविता नहीं सूझती।

कदन्नता चोध्यातया विराजते।

खराब भी अन्न यदि उष्ण (गर्म) हो तो अच्छा होता है।

अन्नं हि प्राणिनां प्राणः।

अन्न प्राणियों का प्राण है।

#### अन्याय

अन्यायवृत्तः पुरुषो न परस्य न चात्मनः ।

अन्यायी पुरुष न तो दूसरे का और न तो अपना ही (हितकर) होता है।

अपन्थानं तु गच्छन्तं सोदरोऽपि विग्रञ्चति ।

जो कुमार्ग पर चलता है उसे अपना सहोदर भाई भी छोड़

श्चनः पुच्छमिवानर्थं ज्ञानमन्यायवर्तिनः।"

अन्याय करने वाले व्यक्ति का ज्ञान कुत्ते की पूँछ की तरह निरर्थक है।

अन्यायेन तृणशलाकाजपि गृहीता दुःखायते ।

अन्याय से यदि किसी का तिनका भी ले लिया जाय तो वह

१ चा॰ नी० ९ । ९४

५ शान्ति वह। १४

2

६ चा॰ नी॰ स॰ १६५

3

9

४ भा॰ पु॰ ११। ६। ३३ ८ सो॰ नी॰

## अन्यायोपेक्षया सर्वे विनश्यन्ति ।

अन्याय की उपेक्षा करने से सब लोग विनष्ट हो जाते हैं।

अन्यायप्रवृत्ते चिरं सम्पद् ।

अन्याय करने वाले व्यक्ति की सम्पत्ति चिरकाल तक नहीं रहती। अपत्य देखिये ''सन्तान''

#### अवराध

कृतापराधः स्वयमेव शङ्कते ।

जो मनुष्य अपराधी होता है वह स्वयं ही शंकित रहता है।

न कश्चिन्नापराध्यति।

ऐसा कोई व्यक्ति नहीं जो कुछ अपराध न करता हो।

अज्ञातमपराधं यमोऽपि क्षमते ।

अज्ञानवश किये हुए अपराध को यमराज भी क्षमा कर देता है।

#### अपमान

अवज्ञानं हि लोकेऽस्मिन् मरखादपि गर्हितम्।

इस लोक में अपमान मरण से भी अधिक गहित है।

अपध्वस्तो ह्यवमतो दुःखं जीवति जीवितम्।

अपघ्वस्त एवं अपमानित मनुष्य बहुत कष्ट से जीवन बिताता है।

१ सो॰ नी॰ ८। २० ५ पु० ३५ वीं कथा २ ६ वन॰ २८। १२ ३ ७ शान्ति॰ १५४। १४ ४ वा॰ रा॰ ६। ११६। ४५ मा जीवन् यः परावज्ञादुः खद्ग्धोऽपि जीवति। दि दूसरों के द्वारा अपमानित होकर जो दुःख से जीता है उसका न जीना अच्छा है।

#### अपयश्

अक्रीर्तिर्जीवितं हन्ति जीवतोऽपि शरीरिणः। विनष्ट कर देता है।

सम्मानित व्यक्ति का अपयश मरण से भी बढ़कर कष्टकर होता है।

#### अभिमान

पराभवस्य ह्ये तन्मुखं यदतिमानः ।'

यह जो अभिमान है वह पराभव का मुख है अर्थात् प्रमुख कारण है। मानं हित्वा प्रियो भवति।

अभिमान छोड़ देने से मनुष्य सबका प्रिय हो जाता है। उत्सेको हस्तगतमपि कार्य विनाशयित।

अभिमान हाथ में आये काम को भी बिगाड़ देता है।

## अभिमानी

स्तब्धा न पश्यन्ति हि धाम भ्रूयसाम्।"

अभिमानी व्यक्ति बड़े लोगों के महत्त्व को नहीं समझते।

१ शि॰ व॰ २ । ४५

२ वन० ३०० । ३२

३ गीता २।३४

४ शत० ५।१।१।१

५ वन० ३१३। ७८

६ सो॰ नी॰ १०। १४९

७ माग्० ४। ३। १७

#### अभ्यास

यद् यद्भ्यस्यते लोके तन्मयेनैव भूयते।

मन्ष्य जिस-जिस वस्तु या क्रिया का अभ्यास करता है वह उसी का रूप हो जाता है।

विषाएयमृततां यान्ति सन्तताभ्यासयोगतः।

निरन्तर अभ्यास करने से विष भी अमृत हो जाता है।

न किश्चन फलं धत्ते स्वाभ्यासेन विना क्रिया।

उत्तम अभ्यास के विना कोई क्रिया फलवती नहीं होती।

स्वभ्यस्तं सर्वदा स्वदते।

जो कुछ मनुष्य को अच्छी तरह अभ्यस्त होता है वही अच्छा लगता है।

अभ्यासः कर्मसु कौशलग्रुत्पाद्यत्येव । "

अभ्यास अवश्य ही कार्यों में कुशलता ला देता है।

न चाभ्यासस्य दुःकरं नाम किञ्चिदस्ति।

अभ्यास के लिए कुछ भी दुष्कर (कठिन ) नहीं है।

### अभ्युद्य

भवन्त्युद्यकाले हि सत्कल्याग्परम्पराः।"

जब मनुष्य के अभ्युदय का समय आता है तो सभी बातें अच्छी होने लगती हैं।

१ योवा॰ २ | ६ | ३६ २ योवा॰ नि॰ उ० ६७ | ३३ ३ योवा॰ मु० १८ | १९ ४ योवा॰ नि॰ उ॰ ११६ | ६४ प्रसो॰ नी॰ ११। द

Ę

७ क॰ स॰ ३ । ४। ४४

#### अमरता

### विद्ययाऽमृतमश्जुते ।

अध्यात्मिवद्या से मनुष्य अमरता को प्राप्त होता है।

अमर्ष (काच, असहिष्णुता, ईन्वी)

नाऽमर्षं कुरुते यस्तु पुरुषः सोऽधमः स्पृतः।

जो मनुष्य (शत्रु पर ) अमर्ष नहीं करता वह अधम है।

### एतावानेव पुरुषो यदमर्षी यद्शमी।

जिस मनुष्य को (अन्याय पर) क्रोध आता है और जो अन्याय को सहन नहीं कर सकता, वही पुरुष है।

अमर्पशून्येन जनस्य जन्तुना न जातहादेंन न विद्विपाद्रः। ध जिस मनुष्य को अपमानित होने पर भी क्रोध नहीं आता उसकी मित्रता और द्वेष दोनों वराबर हैं।

अमर्षवशमापन्नो न किञ्चिद् बुध्यते जनः।

अमर्ष के वशीभूत हो जाने पर मनुष्य (अच्छा या बुरा) कुछ भी नहीं समझता है।

अमर्पजो हि सन्तापः पावकाद्दीप्तिमत्तरः।

अमर्ष के कारण उत्पन्न सन्ताप अग्नि से भी अधिक दाहक होता है।

### अयोग्य

अयोग्यः पुरुषो नास्ति योजकस्तत्र दुर्लभः।"

कोई भी पुरुष अयोग्य नहीं होता। केवल उससे काम लेने वाला व्यक्ति दुलंभ होता है।

१ ईशो॰ ११

५ उद्योगः १२४। ४२

२ वन ५०।१७

Ę

३ आदि १३२। ३३

10

४ किरात. १। ३३

. 147.144.

#### अराजकता

नाऽराजके जनपदे योगक्षेमः प्रवर्तते ।'

देश में अराजकता फैल जाने पर किसी का योगक्षेम नहीं चल पाता है।

नाऽराजके जनपदे स्वकं भवति कस्यचित्।

देश में अराजकता हो जाने पर किसी की कोई वस्तु अपनी नहीं रह जाती।

राजन्यसति लोकेऽस्मिन् कृतो भार्या कुतो धनम्।

(अच्छे) राजा (शासक) के न रहने पर कैसे स्त्री बच सकती है और कैसे धन रह सकता है।

मृतं राष्ट्रमराजकम्।

(अच्छे) राजा से विहोन राष्ट्र मृत हो जाता है - विनष्ट हो जाता है।

शोच्यं राज्यमराजकम्।"

अराजकता हो जाने पर राज्य शोचनीय हो जाता है।

नाऽराजके जनपदे कश्चिद्र्यः प्रसिद्ध्यति । अराजकता से ग्रस्त जनपद में कोई काम सिद्ध नहीं होता।

अर्थ ( घन, वित्त, सम्यत्ति, श्री )

एतावान् खलु नै पुरुषो यावदस्य वित्तम्।

मनुष्य उतनी ही मात्रा में पुरुष होता है जितनी मात्रा में उसके पास धन होता है।

१ वा॰ रा॰ २। ६७। २४ २ वा॰ रा॰ २। ६७। ३१

३ शान्ति० ५७। ४१

४ वन० ३ १३।८४

५ चा॰ नी॰।५७

8

७ ते । सं० शक्षा ७

श्रीहिं मनुष्यस्य सुवर्गो लोकः ।

सम्पत्ति हो मनुष्य का सुवर्ग लोक है, स्वर्ग लोक है।

अर्थस्य पुरुषो दासो दासस्त्वर्थो न कस्यचित्।

पुरुष अर्थं का दास होता है, अर्थ किसी का दास नहीं होता।

अर्थ इत्येव सर्वेषां कर्मगामन्यतिक्रमः।

सब कामों के ठीक-ठीक होने का यह अर्थ ही एकमात्र कारण है।

यस्यार्थास्तस्य मित्राणि यस्यार्थास्तस्य बान्धवाः।

जिसके पास अर्थ होता है उसी के मित्र होते हैं और उसी के भाई-

प्राणयात्रापि लोकस्य विना हार्थं न सिद्धचित ।"

विना अर्थ के लोगों की प्राणयात्रा भी नहीं चल सकती है।

सर्वं धनवता प्राप्यं सर्वं तर्ति कोशवान्।

धनवान् व्यक्ति सब कुछ पा सकता है और जिसके पास कोश है वह सब आपत्तियों को पार कर जाता है।

धनाद् धर्मः प्रवर्तते ।"

धन से धर्म होता है।

नाऽधनो धर्मकृत्यानि यथावदनुतिष्ठति।

धनहीन व्यक्ति धार्मिक कृत्यों को विधिपूर्वक नहीं कर सकता।

धनाद्धि धर्मः स्रवति शैलाद्धि नदी यथा।°

धन से धर्म निकलता है जैसे पर्वत से नदी निकलती है।

१ तै० सं०७ । ४। ४। २

६ शान्ति० १३८। ११

२ भीषम ४३ । ४१

७ शान्ति० ८। २२

व शान्ति० १६७। १२

८ शान्ति = । २३

४ शान्ति = । १६

९ शान्ति० ८२३

४ शान्ति∘ ८ । १७

धर्म संहरते तस्य धनं हरति यस्य सः।

जो मनुष्य किसी के धन का हरण कर लेता है, वह उसके धर्म का हरण कर लेता है।

योऽथेँहींनो धर्मकामौ जहाति।

जो व्यक्ति अर्थं से हीन होता है वह घमें एवं काम से भी हीन होता है।

निवृत्ते ऽर्थे न वतेंते धर्मकामाविति श्रुतिः। विकार क्षा के चले जाने पर धर्म और काम ये दोनों भी नहीं रह जाते, यह नेदवाक्य है।

अर्थस्यावयवावेतौ धर्मकामाविति श्रुतिः।

धम और काम ये दोनों अर्थ के अवयव हैं, ऐसा वेद कहता है।

नाऽधनस्यास्त्ययं लोको न परस्य कथञ्चन। । धनहीन व्यक्ति के लिए न यह लोक किसी प्रकार सुखद होता है और न परलोक ही।

संसृतौ व्यवहाराय सारभृतं धनं स्मृतम्। । संसार में व्यवहार के लिए सारभूत घन कहा गया है।

अर्थ एव प्रधान इति कौटिल्यः। अर्थम्लौ हि धर्मकामाविति।" चारो पुरुषार्थौ में अर्थ ही प्रधान है ऐसा कौटिल्य का मत है। क्योंकि धर्म और काम का भी अर्थ ही मूल साधन है।

अर्थेंरथीः प्रबध्यन्ते गजाः प्रतिगजैरिव ।

अर्थ से हो अर्थ उसी प्रकार प्राप्त किया जाता है जिस प्रकार हाथी से ही हाथी प्राप्त किये जाते हैं।

१ शान्ति॰ दा १३ प्रस्कन्द॰ मा॰ कौ॰ २।२०६ २ शान्ति॰ १२०।४७ ६ ग्रुक्त॰ ३।१७६ ३ शान्ति॰ १६७।१४ ७ कौ॰ अ॰ १।७१०-११ ४ शान्ति॰ १६७।१४ द कौ॰ अ०९।४।२ अर्थो हार्थस्य नक्षत्रं किं करिष्यन्ति तारकाः।

अयंप्राप्ति के लिए शुभ नक्षत्र अर्थ ही है, ताराएँ क्या करेंगी ?

सुलस्य मूलं धर्मः। धर्मस्य मूलमर्थः।

सुख का मूल धर्म है। धर्म का मूल अर्थ है।

अर्थो हि लोके पुरुषस्य वन्धुः।

अर्थ ही संसार में मनुष्य का बन्धु है।

सर्वे गुणाः काञ्चनमाश्रयन्ति।

सभी गुण काञ्चन ( सुवर्ण-धन ) का ही सहारा लेते हैं।

मित्राण्यमित्रतां यान्ति यस्य न स्युः कपर्दकाः ।

जिसके पास पैसे-कौड़ी न हों, उसके मित्र भी अमित्र बन जाते हैं।

अर्थेन तु ये हीना बृद्धास्ते यौवनेऽपि स्युः।

जिनके पास धन नहीं होता, वे जवानी में भी बूढ़े हो जाते हैं।

गौरवं लाघवं चापि धनाधननिबन्धनम्।"

मनुष्य का गौरव अथवा लाघव उसकी सम्पत्ति अथवा निर्धनता के ऊपर अवलम्बित है।

धनेन बलवान् लोके धनाद् भवति परिडतः।

संसार में मनुष्य धन से ही बलवान् होता है और धन से ही पण्डित

अर्थैविंहीनः पुरुषो जीवन्नपि मृतोपमः।

अर्थहीन मनुष्य जीता हुआ भी मृतक के समान है।

१ को॰ अ॰ ९।४।१

२ चा॰ स्०१।१-२

३ चा॰ नी० १५। ५

४ भ० नी० ४

५ पं० त० २।१०२

६ प० त० १ । १०

७ हि० ३। ८४

प हि० १ । १२३

८ प० कि० ४। २८

धनं यस्य कुलं तस्य बुद्धिस्तस्य स परिडतः। जिसके पास धन है, उसी का उत्तम कुल है, उसी को वृद्धि है तथा वही पण्डित है।

अर्थतः पुरुषो नारी या नारी साऽर्थतः पुमान्। पुरुष अर्थ के कारण नारी हो जाता है और नारी अर्थ के कारण पुरुष हो जाती है।

यावद् वित्तोपार्जनसक्तस्तावत् निजपरिवारो रक्तः। मन्ष्य जब तक धन के उपार्जन में समर्थ होता है तभी तक उसका परिवार उससे प्रसन्न रहता है।

धनेन जयते लोर्काममं चामुञ्च भारत । भारत, धन से मनुष्य इस लोक और परलोक दोनों को भी जीत लेता है।

थनमाहुः परं धर्मं धने सर्वं प्रतिष्ठितम् । धन को ही सबसे बड़ा धर्म कहते हैं, धन के ऊपर ही सब कुछ प्रतिष्ठित है।

मूलमर्थस्य संरक्ष्यमेव कार्यविदां नयः।

अर्थ के मूल (पूँजी) को सुरक्षित रखना चाहिए, यह कार्यमुशल लोगों की नीति है।

येऽर्था धर्मेण ते सत्या येऽधर्मेण धिगस्तु तान् ।" जो धन धर्म के मार्ग से मिलता है वही वास्तविक है। जो धन अधर्म से मिलता है, उसे धिक्कार है।

१ प० क्रि० ४। २७ ६ वाः रा० ४। ६५। १६ २ मृच्छ० ३। २७ ३ भ० गो॰ ५ ७ शान्ति० २९८। १९ 😮 : এই বিষয়ি চল্টিং ন 🛒 লগাই জন লোক কৰি কাৰণ

दत्तभुक्तफर्ल धनम्।'

दान देना और भोग करना यही दो धन के उपभोग हैं।

उपार्जितानां वित्तानां त्याग एव हि रक्षणम् ।

कमाये हुए धन का त्याग ही उसकी रक्षा है।

धनेन किं यन्न ददाति नाश्नुते।

उस धन से क्या लाभ, जिसका न मनुष्य दान करता है और न उपभोग करता है।

अभोगस्य हतं धनम्।

जो व्यक्ति धन का उपभोग नहीं करता उसका धन बेकार है।

यो न ददाति न भुंक्ते तस्य तृतीया गतिर्भवति।

जो व्यक्ति धन का न दान करता है और न भोग करता है उसके धन की तीसरी गति (नाश . होती है।

धनानामेष वै पन्थास्तीर्थेषु प्रतिपादनम्।

सत्पात्रों को दान देना यही धन का उपयोग है।

भोगो भूषयते धनम् ।°

भोग ही धन का भूषण है-शोभा है।

सहायबन्धना ह्यथीः सहायाश्रार्थबन्धनाः ।

अर्थ सहायकों के अधीन होता है और सहायक अर्थ के अधीन होते हैं।

१ उद्योग० ३९ । ५५

५ पञ्च ० २ । १५४

२ चा॰ नी॰ ७। १४, ३। ५९

3

३ शान्ति० ३२१ । ९३

७ चा॰ नी॰ द। १५

४ चा॰ नी॰ शा॰ स० ६१०

न उद्योग॰ ३७। **३**८

# अर्थस्य मूलग्रुत्थानमनर्थस्य विपर्ययः।'

अर्थ का मूल कारण उद्योग-परायणता है और अनर्थ का मूल कारण इसके विपरात विना काम के बैठे रहना है।

### परीक्ष्यकारिशि श्रीश्रिरं तिष्ठति ।

जो व्यक्ति सोच-विचार कर काम करता है, उसके पास बहुत दिनों तक सम्पत्ति रहती है।

निरुत्सुकानामभियोगभाजां सम्रत्सुकेवाङ्कमुपैति लक्ष्मीः।

जो लोग फल के प्रति उत्सुक न रहकर निरन्तर काम में डटे रहते हैं उनकी गोदी में बड़ी उत्सुवता के साथ लक्ष्मी स्वयं हो चली आती है।

### पात्रत्वाद् धनमाप्नोति ।

पात्र अर्थात् सुयोग्य बनने से मन्ष्य धन प्राप्त करता है।

प्रयत्नात् प्राप्यते हार्थः।

पुरुषार्थं करने से अर्थं प्राप्त होता है।

# कणनाशे कतो धनम्।

यदि एक कण.का भी नाश होता है तो धन कैसे बढ़ सकता है ?

# अर्थत्यागोऽपि कार्यः स्याद्र्थं श्रेयांसमिच्छता ।

किसी बड़े अर्थ के लाभ में छोटे अर्थ का त्याग भी करना होता है।

# वित्तं यावत्प्रयोजनम्।

मनुष्य के पास घन उतना ही होना चाहिए जितने से उसका आव-श्यक काम चल सके।

५ शान्त । १४४ । ५१ १ की० अ० १ । १९ । ४० र चा० स० २। २१ ३ किरात० ३ । ४० ४ हितो० प्र० ६

६ चा॰ नो॰ ७ वन० ३३ । ६५ द मा॰ पु॰ द । १० । २७ यावद् भ्रियेत जठरं तावत् स्वत्वं हि देहिनास्।

जितने धन से मनुष्य का पेट भर सके अर्थात् उसकी अनिवार्यं आवश्यकताओं की पूर्ति हो सके उतने ही धन पर उसका अधिकार होता है।

इच्छानुरूपो विभवः कदा कस्य भविष्यति। दिन्ति । दिन्ति कस्य भविष्यति। दिन्ति कसको कब हो सकती है ?

# अर्थवान्

एष वै मनुष्यस्य स्वर्गो लोको यदस्मिन् लोके वसीयान् भवति। वस्म मनुष्य के लिए यही स्वर्गलोक है जो इस लोक में अधिक धन-वान् है, सम्पत्तिशाली है।

ककुदं सर्वभूतानां धनस्थो नात्र संशयः। \*
धनवान् सब प्राणियों में श्रेष्ठ होता है, इसमें सन्देह नहीं।

धनवन्तं हि मित्राणि भजन्ते चाश्रयन्ति च।

मित्र धनबान् के ही साथ रहते हैं और उन्हीं का आश्रय लेते हैं।

अकुलीनोऽपि धनवान् कुलीनाद् विशिष्टः ।

धनवान् अकुलीन होने पर भी कुलीन पुरुष से विशिष्ट होता है।

विरूपोऽप्यर्थवान् सुरूपः।"

धनवान् विरूप होने पर भी सुरूप होता है।

अर्थवान् सर्वलोकस्य बहुमतः।

धनवान् पुरुष सब लोगों के लिए माननीय होता है।

१ भा• पु॰ ७। १४। द २ प॰ त॰ २। २१ ३ काठ इ॰ द। १ ४ शन्ति॰ द८। ३० ५ उद्योग० १३५ । ३८ ६ चा॰ सू॰ ४ । २७ ७ चा॰ सू॰ ४ । २५ ८ चा॰ सु॰ ४ । २२

### भयमर्थवतां नित्यं मृत्योः प्राणभृतामिव ।

अर्थवान् लोगों को उसी प्रकार बराबर भय बना रहता है जिस. प्रकार मृत्यु का भय शरीरधारियों को बना रहता है।

### अर्थार्थी

## अर्थार्थीं जीवलोकोऽयं इमशानमपि सेवते । 3

संसार के लोग अर्थार्थी होते हैं और अर्थ के लिए वे श्मशान का भी सेवन करते हैं।

# अर्थातुराणां न गुरुर्न वन्धुः। 3

जो लोग अर्थ के लिए आतुर होते हैं उनके लिए न कोई गुरु होता है और न कोई बन्धु होता है।

### अलस (आलसो )

### निरीहो नाऽक्तुते महत्।

निश्चेष्ट एवं आलसी व्यक्ति किसी महान् वस्तु को नहीं प्राप्त कर पाता।

# अलक्ष्मीराविशत्येनं शयानमलसं नरम्।

हमेशा सोते रहने वाले आलसी मनुष्य को अलक्ष्मी (दरिद्रता ) अपना निवास बना लेशी है।

# अलसस्य कुतो विद्या कुतो वित्तं कुतो यशः ।

आलसी व्यक्ति को बिद्या, धन या यश कैसे प्राप्त हो सकता है ?

१ हि० १ । १५३

४ वन० ३२ । ४२

२ पं० त० १।६

4

३ उडोग॰ १३३ । ३४

६ शान्ति॰ १४०। २३

नाञ्जसाः प्राप्नुवन्त्यर्थान्न क्लीवा नाभिमानिनः।

बालसी, नपुंसक तथा अभिमानी व्यक्तियों के काम सिद्ध नहीं होते।

नाऽस्त्यलसस्य ऐहिकमामुन्मिकं वा ।

आलसी व्यक्ति का न कोई ऐहिक काम सिद्ध होता है, न पार-लौकिक।

त्रज्ञ विष्यामो नाऽलसस्य ।3

आलसी व्यक्ति प्राप्त वस्तु की भी रक्षा नहीं कर सकता।

न चाऽलसस्य रिक्षतं विवर्धते ।

आलसी व्यक्ति के पास जो धन रहता है, उसकी वृद्धि नहीं होती।

### अल्पविद्य

कर्मभोगेन बध्यन्ते क्लिक्यन्ते चाऽल्पबुद्धयः।"

अल्पबुद्धि लोग कर्मभोग के बन्धन में पड़ते हैं और क्लेश पाया करते हैं।

अल्पविद्यो महागवीं।

थोड़ी विद्या वाले लोग बहुत गर्वीले होते हैं।

ज्ञानलवदुविंदग्धं ब्रह्माऽपि नरं न रञ्जयति ।

जो थोड़े ही ज्ञान पर अपने को बड़ा विज्ञानी समझता है, उसे ब्रह्मा भी नहीं प्रसन्न कर सकते।

१ चा॰ स्० १। १८

५ स्त्री० ३। १९

२ चा० स० १। देव

F

३ चा॰ सु॰ १। १९

७ म० नी । ३

४ चा० स० १ । ४०

यत्र विद्वज्जनो नास्ति क्लाध्यस्तत्राल्पधीर्प ।' जहाँ कोई विद्वान् न हो वहाँ अल्पज्ञ जन भी क्लाघनीय होता है।

### अल्पसत्त्व

तुच्छोऽप्यर्थोऽल्पसत्त्वानां गच्छति प्रार्थनीयताम्।

जो मनुप्य अल्पसत्त्व होते हैं, उनके लिए छोटा भी काम बड़ा काम हो जाता है।

#### अवस्था

अवस्था वस्तूनि प्रथयति च संकोचयति च।

अवस्था अर्थात् परिस्थिति वस्तुओं का महत्त्व बढ़ाती है और घटाती है।

अवस्था खलु नाम शत्रुमिप सुहृत्त्वे कल्पयति । अ अवस्था शत्रु को भी मित्र के रूप में बदल देती है।

### अविनय

श्रियं स्यविनयो हन्ति।

मनुष्य का अविनय (घृष्टता, ढिठाई) उसकी श्री को तथा शोभा और सम्पत्ति को नष्ट कर देती है।

### अविवेक

अविवेकः परमापदां पदम् ।

अविवेक आपत्तियों का प्रधान स्थान है, कारण है।

१ हि० १। ६९ २ योवा॰ उत्पन्ति० ७०। ३१ ३ म० नी० ४५ ४ प्र० यो० १ । ६ ५ उद्योग• ३४ । १२ ६ किरात० २ । ३० विवेकम्रब्टानां भवति विनिपातः शतम्रुखः।

जो लोग विवेकभ्रष्ट हो जाते हैं उन लोगों का सैकड़ों प्रकार से पतन हो जाता है।

#### अञ्चवस्था

अव्यवस्था च सर्वत्र एतन्नाशनमात्मनः।

सब कामों में अध्यवस्था होना यह अपने विनाश का कारण होता है।

### अव्यवस्थित

अन्यवस्थितचित्तस्य प्रसादोऽपि भयंकरः। <sup>3</sup> अन्यवस्थित चित्तवाले का प्रसन्त होना भी भयंकर होता है।

अश्न-देखिये "भोजन"

### अशान्त

अशान्तस्य कुतः सुखम् । र जिसे शान्ति नहीं उसे सुख कहाँ ?

असत्य-देखिये ''अनृत''

### असन्तोष

असन्तोषस्य नास्त्यन्तस्तुष्टिस्तु परमं सुखम् । अ असन्तोष का अन्त नहीं है और सन्तोष ही परम सुख है।

१ म॰ नी॰ १०

४ गीता २। ६६

२ अनु॰ ३७ । १९

५ वन० २१५। २२

३ व्या॰ सु॰ सं॰ ७०

31 1

## पुंसोऽयं संसृतेहेंतुरसन्तोषोऽर्थकामयोः।'

अर्थ एवं काम के विषय में असन्तोष ही मनुष्य के जीवन-मरण का कारण है।

#### असाध्य

तस्य किमसाध्यं नाम यो महाम्रुनिरिव सर्वाज्ञीनः सर्वक्लेशसहः सुखशायी।

उस व्यक्ति के लिए क्या असाध्य है जो महामुनि की तरह सब प्रकार का अन्त खा सकता है, सब क केश सह सकता है तथा सब जगह सुखपूर्वक सो सकता है।

### अभूषा

अस्या वर्तते यस्मिन् तस्य विष्णुः पराङ्ग्रुखः।3

जिस व्यक्ति में अस्या होती है उससे भगवान पराङ्मुख रहते हें।

## अहंकार

अहंकारजयं कृत्वा सर्वथा सुखभाग् भवेत्। \*
अहकार को जीत कर मनुष्य सब प्रकार से सुखी हो जाता है।

दुरुष्केदा हि भृतानामहङ्कारचमत्कृतिः।

प्राणियों में जो अहंकार का उद्दाम भाव है उसको मिटाना बहुत कठिन है।

अज्ञानप्रभवाऽहंधीः स्वपरेति भिदा यतः।

मनुष्य में अज्ञान के कारण अहङ्कारबुद्धि होती है जिसके कारण 'अपना और पराया'' का भेरभाव उत्पन्न होता है।

१६ मा॰ पु॰ द। २०,। २५ २ सो॰ नी॰ प्र॰ ५५ ४ दे॰ मा॰ ६ | १३ | ५० ५ यो॰ वा॰ उ॰ ७० | ७७

३३ वृ० ना० ७ । ३६

६ माग॰ १० । ४ - २६

# अहिंसा

अहिंसाप्रतिष्ठायां तत्सिवधौ वैरत्यागः।

जिस व्यक्ति में पूर्णरूप से अहिंसा प्रतिष्ठित हो जाती है, उस व्यक्ति के पास सब लोग बैरकाव का परित्याग कर देते हैं।

अहिंसा सर्वधर्माणामिति वृद्धानुशासनम्।

सब धर्मों में अहिंसा श्रेष्ठ धर्म है ऐसा वृद्धजनों का कहना है।

अहिंसया च दीर्घायुरिति प्राहुर्मनीषिणः।3

अहिंसा के पालन से मनुष्य दीर्घायु होता है, ऐसा विद्वान कहते हैं।

यद्हिंसं भवेत् कर्म तत् कार्यमिति विद्महे।

जो काम हिसारहित हो उसे ही करना चाहिए, ऐसा हम समझते हैं।

अहिंसा सवंभूतानामेतत् कृत्यतमं मतम्।

समस्त प्राणियों के साथ अहिंसा का ब्यवहार रखना, यह सबसे श्रेष्ठ काम है।

न भूतानामहिंसाया ज्यायान् धर्मोऽस्ति कश्चन ।

प्राणियों की अहिंसा से बढ़ कर कोई भी धर्म श्रेष्ठ नहीं है।

अन्यत्र राजन् हिंसाया वृत्तिनेंहास्ति कस्यचित्।"

राजन्, हिंसा ( सूक्ष्म हिंसा ) को छोड़ देने से किसी भी मनुष्य की जीविका नहीं चल सकती। ( भीष्म का वक्तव्य )

नहि पश्यामि जीवन्तं लोके कञ्चिदहिंसया।

किसी भी ब्यक्ति को मैं संसार में विना हिंसा (सूक्ष्म हिंसा) के जीता हुआ नहीं देखता हूं। (अर्जुन का वक्तव्य)

१ अनु० १४६। मं ५ आश्व० ५०। ३ २ आश्व० २८। १६ ६ शान्ति० १३०। २ ३ अनु० १६३। १२ ७ शान्ति० ११०। २ ४ आश्व० २६। १६ म् शान्ति० १५। २० नास्ति कृश्चिद्हिंसकः।'
कोई भी व्यक्ति सम्पूर्ण रूप से अहिसक नहीं है।

#### आग्रह

ग्रह एकाकिनं हन्ति आग्रहः सर्वनाशकः। ग्रह अकेले एक ही व्यक्ति का नाश करता है पर आग्रह सबका नाश कर देता है।

बुद्धेः फलमनाग्रहः। । आग्रह न होना ही वुद्धि का फल है—लाभ है।

#### आचार

आचार: प्रयमो धर्म: । अच्छा आचरण ) मनुष्य का पहला धर्म है। आचार (अच्छा आचरण ) मनुष्य का पहला धर्म है। आचारहीन न पुनन्ति वेदाः । अध्ययन पवित्र नहीं करता।

सर्वागमानामाचारः प्रथमं परिकल्प्यते । समस्त आगमों में आचार की प्रथम गणना होती है-अथम महत्त्व दिया जाता है।

निह सर्विहतः कश्चिदाचारः सम्प्रवर्तते। कि कोई भी ऐसा आचार नहीं है जो सबके लिए हितकारी हो। आचारः कुलमारूयाति।

- मनुष्य का आचरण ही उसके कुल को बतलाता है।

१ वन॰ ३•७ , ५ व॰ स्मृ॰ ६। ३ २ ६ शान्ति॰ १३५। १३७ ३ ७ शान्ति॰ २६०। १७ ४ मनु॰ १। १०८ ८ चा॰ नी॰ ३। २

## आचार्य

त्राचार्यः कस्माद्, त्राचारं ग्राहयति ।' आचार्यं को आचार्यं क्यों कहा जाता है ? इसलिये कि वह आचार की शिक्षा देता है ।

आचार्यवान् पुरुषो वेद ।'

जिसके श्रेष्ठ आचार्य होते हैं, वही ज्ञान प्राप्त करता है।
आचार्याद्धचं व खलु विदिता विद्या साधिष्ठं ग्राहयति ।
आचार्य से ही पढ़ी हुई विद्या शिष्य को अधिक लाभ पहुँचाती है।
आचार्यदेवो भव।

आचार्यं को देवतुल्य मानो।

#### आडम्बर

निस्सारस्य पदार्थस्य प्रायेणाडम्बरो महान्।

सारहीन पदार्थ का ऊपरी आडम्बर प्रायः बहुत अधिक हुआ करता

गुणेषु कियतां यत्नः किमाटोपैः प्रयोजनम् । गुणों को सीखने का प्रयत्न करना चाहिए, बाहरो आडम्बरों से कुछ नहीं होगा।

## आतिथ्य

शिरो वा एतद् यज्ञस्य यदातिथ्यम् ।' यह जो आतिथ्य है वह यज का शिर है, अर्थात् सर्वश्रेष्ठ कर्तव्य है।

१ नि॰ १ । ४ ५ ५० र० मा० २ छा॰ उ॰ ६ । १० । २ ६ सु॰ २० मा० ३ छा॰ उ॰ ४ । ६ । ३ ७ ऐ० ज्ञा॰ १ । १७ । १ । २५ ४ तै॰ उ॰ १ । ११ | १ यावद्भिवें राजाऽनुचरैरागच्छति सर्वेभ्यो वै तेभ्य आतिथ्यं क्रियते।

राजा जितने अनुचरों के साथ आता है, उन सब लोगों का आतिथ्य किया जाता है।

अरावण्यचितं कार्यमातिथ्यं गृहमागते।

घर में आ जाने पर शत्रु का भी उचित आतिथ्य करना चाहिए।

### आत्मज्ञान

इह चेद्वेदीदथ सत्यमस्ति न चेदिहावेदीन्महती विनिष्टः। यदि इसी जीवन में आत्मा का ज्ञान हो गया तो, यही सच्चा लाभ है। यदि ऐसा नहीं हुआ तो यह बहुत बड़ी हानि होगी।

यो वा एतदक्षरमविदित्वा अस्माल्लोकात् प्रैति स कृपणः। जो इस अविनाशी आत्मतत्त्व का ज्ञान किये विना इस लोक से प्रयाण करता है वही कृपण है-अिकञ्चन है।

अयं तु परमो लाभो यद् योगेनात्मदर्शनम्। यही तो सबसे बड़ा लाभ है कि मनुष्य को योग-साधना द्वारा आत्मा का दर्शन हो जाय।

### आत्मज्ञानी

तरित शोकमात्मवित्।

आत्मज्ञानी मनुष्य सभी सांसारिक शोक को पार कर जाता है।

१ तै॰ स॰ ६।२।१।२

२ हि० १ । ५९

५ याज्ञ० १ । म

३ के० उ० २ । ५

६ छा० उ० ७ । १ । ३

४ बू० उ० ३ । ४ । १०

य एतद्विदुरमृतास्ते भवन्ति अथेतरे दुःखमेवापि यन्ति ।' जो इस आत्मा को जान लेते हैं वे अमर हो जाते हैं और जो नहीं जानते हैं वे दुःख भोगते रहते हैं।

## आत्मप्रशंसा

इन्द्रोऽपि लघुतां याति स्वयं प्रख्यापितैर्गुशै: । अपने गुणों का अपने-आप प्रख्यापन करने से इन्द्र भी लघुता को प्राप्त हो जाता है।

#### आत्मबल

सन्वाथीना हि सिद्धयः। <sup>१</sup> सिद्धियां सत्त्व (आत्मबल ) के अधोन होती हैं।

कियासिद्धिः सत्त्वे अवति महतां नोपकरणे। । महान् पुरुषों की क्रियासिद्धि सत्व (आत्मबल) के कारण होती है, उपकरणों के कारण नहीं।

आतमा ( जीव, परमातमा, ब्रह्म, मन, बुद्धि, शरीर )

अजो नित्यः शाइवतोऽयं पुरागो न हन्यते हन्यमाने शरीरे। यह आत्मा अजन्मा है, नित्य है और शाश्वत है। वह शरीर के नध होने पर नष्ट नहीं होता।

श्रणोरणीयान् महतो महीयानात्माऽस्य जन्तोनिंहितो गुहायाम्। प्यह आत्मा छोटे से छोटा और बड़े से बड़ा है और यह सभी प्राणियों की हृदय रूपी गुहा में निवास करता है।

१ बृ॰ उ॰ ४।४। १६ १चा॰ नी॰ १३। ८

४ मो॰ प्र॰ १६। ७ ५ कठ० १। २। १८

3

६ कठ० २ । २०

सत्येन लभ्यस्तपसा ह्येष आत्मा सम्यग् ज्ञानेन ब्रह्मचर्येण नित्यम्।'

> यह आत्मा सत्य. तप, सम्यग् ज्ञान और नित्य ब्रह्मचर्य के पालन से प्राप्त होता है।

नायमात्मा वलहीनेन लभ्यो न च प्रमादात्तपसो वाऽप्यलि ङ्गात्। यह आत्मा बलहीन मनुष्य को नहीं प्राप्त होता और न तो प्रमाद तथा विधिहीन तप से ही प्राप्त होता है।

तमेवैकं जानथ, अन्या वाचो विम्रुञ्चथ, अमृतस्यैष सेतुः। विम्रुञ्चथ, अमृतस्यैष सेतुः। विम्रुञ्चथ, अमृतस्यैष सेतुः। विम्रुञ्चथ, अमृतस्यैष सेतुः। विम्रुञ्चविक्यान्य कार्याः अन्य सब बातं करना छोड़ दो। संसारसागर से पार होकर अमृतत्व तक पहुँचाने का यही एक सेतु है।

त्रात्मैव ह्यात्मनः साक्षी गतिरात्मा तथाञ्त्मनः।

आत्मा ही आत्मा का साक्षी है और आत्मा ही आत्मा की गति है।

आत्मैव ह्यात्मनो वन्धुरात्मैव रिपुरात्मन ।

मनुष्य स्वयं ही अपना बन्धु है और स्वयं ही अपना शत्रु है।

**ज्यात्मैव देवताः सर्वाः सर्वमात्मन्यवस्थितम् ।** 

आत्मा सर्वदेवस्वरूप है अर्थात् दिव्य शक्तियों का केन्द्र है तथा आत्मा में हो सब कुछ अवस्थित है।

आत्मा संयमितो येन तं यम किं करिष्यति।"

जिसने आत्मा को संयमित अर्थात् अपने अधीन कर लिया, उसका यमराज क्या कर सकता है।

१ मुण्डक २ । १ । ५ १ स् गीता ०६ । ५ २ मुण्डक २ । २ । ४ ६ मनु० १२ । १९६ ३ मुण्डक २ । ३ । ५ ७ आ • स्मृ० १० । ३ ४ मनु० ६ । ६४ न ह्यात्मनः प्रियतरं किञ्चिद् भृतेषु निश्चितम्।

प्राणियों में आत्मा से बढ़कर कोई वस्तु अधिक प्रिय नहीं होती, यह निश्चित है।

न त्वेवात्माऽवमन्तव्यः पुरुषेशा कदाचन।

मनुष्य को कभी भी आत्मा का (अपना) अपमान नहीं करना चाहिए।

न ह्यात्मपरिभृतस्य भृतिर्भवति शोमना ।

जिस व्यक्ति की आत्मा परिभूत हो जाती है—दब जाती है, उसकी अच्छी उन्नति नहीं होती।

त्रात्मा सर्वस्य भाजनम् ।

बात्मा ही समस्त शुभाशुभ परिणामों का भाजन-पात्र है।

आत्मायत्तौ वृद्धिविनाशौ।

वृद्धि और विनाश अपने ही अधीन हैं।

श्रात्मना वध्यते जन्तुरात्मनैव प्रमुच्यते।

मनुष्य अपने से ही बन्धन में पड़ता है ओर अपने से ही मुक्त होता है।

आत्मना विहित दु खमात्मना विहितं सुखस्।

अपने ही द्वारा पैदा किया हुआ दुःख है और अपने ही द्वारा पैदा किया हुआ सुख है।

१ स्त्री० ७। २७

४ चा० सूर १। दर

२ वन० ३२। ५८

Ę

रे वन० ३२ । ५५

10

४ शल्य० ४ । ४२

त्रात्मनैकेन योद्धव्यम् ।

एकमात्र आत्मा से—अपने से ही युद्ध करना चाहिए और उसी को वश में करना चाहिए।

आत्मानमेव प्रथमं द्वेष्यरूपेण योजयेत् ।

पहले अपने को ही अपना शत्रु मानना चाहिए ( और उसका सुधार करना चाहिए )।

### आनन्द

श्रानन्दाद्धचेव खल्विमानि भृतानि जायन्ते । श्रानन्देन जातानि जीवन्ति । श्रानन्दं प्रयन्त्यभिसंविशन्ति ।

आनन्दस्वरूप ब्रह्म से ही ये सब प्राणी उत्पन्न होते हैं. उत्पन्न होकर आनन्द से ही जीते हैं, अन्त में आनन्द को ही प्राप्त होते हैं तथा उसी में विलीन हो जाते हैं।

को ह्य वान्यात् क प्राख्यात् यदेष त्रानन्दो न स्यात्। यदि यह आनन्द न होता तो कौन जीता और कौन श्वास लेता?

एतस्यैवानन्दस्यान्यानि भृतानि मात्राम्रुपजीवन्ति । अन्य समस्त प्राणी इसी महान् आनन्द की थोड़ी मात्रा लेकर जीवित रहते हैं।

स यो मनुष्याणां राद्धः समृद्धो भवत्यन्येषामधिपति सर्वेर्मा-नु यकैर्भोगैः सम्पन्नतमः स मनुष्याणां परम आनन्दः।

वह जो मनुष्यों में स्वस्थ होता है, समृद्ध होता है, अन्य लोगों का अधिपित होता है तथा मनुष्यों के समस्त भोगों सुख साधनों से अतिशय सम्पन्न होता है तो वह मनुष्यों का सबसे बड़ा आनन्द कहा जाता है।

१ आरव० १२ | १४ ९ उद्योग० ३४ | ८६ ३ तै० उ० ३ | ६ ४ ते० उ० २ । ७ ५ वृ० उ० ४ । ३ । ३२ ६ वृ० उ० ४ । ३ । ३३ आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान् न विभेति कदाचन।'

ब्रह्म के आनन्द को जानने वाला व्यक्ति कभी भी भयभीत नहीं होता।

सर्वेषामानन्दानाग्रुपस्थ एव एकायनम् । र सभी आनन्दों का एकमात्र प्रातिस्थान उपस्थ ही हैं।

एति जीवन्तमानन्दो नरं वर्षशताद्पि।

मनुष्य जीता रहता है तो सौ वर्ष के बाद भी उसे आनन्द प्राप्त होता है।

# आपत्-आपत्ति

कानापदो नोपनमन्ति लोके परावरज्ञास्तु न संभ्रमन्ति। बार्पात्तयाँ किनपर नहीं आतीं ? पर जो तत्त्वज्ञानी होते हैं, वे उनसे विचलित नहीं होते।

जनस्य स्थिरतां यान्ति नापदो न च सम्पदः । भ मनुष्यों की न तो आपत्तियाँ ही स्थिर होती हैं और न सम्पत्तियाँ ही।

केनापदि विचार्यन्ते वर्ण-धर्म-कुलक्रमाः।

आपत्ति के समय कौन व्यक्ति वर्ण, धर्म एवं कुल आदि का विचार करता है।

आपत्सम्पदिवाभाति विद्वज्जनसमागमे ।"

आपत्ति भी विद्वानों के समागम से सम्पत्ति की तरह प्रतीत होती है।

१ तै • उ० २ । ४ ५ योवा० वै • २८ । ४१ २ वृ० उ० ४ । ५ । १३ ६ योवा० उप० १०६ । ५२ ३ वा॰ रा॰ ५ | ३४ । ६ ७ योवा० मु॰ १६ । ३ ४ शान्ति • २२६ । १४ त्र्यापदामापतन्तीनां हितोऽप्यायाति विक्रियाम् । अपित्तयाँ आने वाली होती हैं तो हितकारी लोगों में भी विकार उत्पन्न हो जाता है।

प्रायो गच्छिति यत्र भाग्यरहितस्तत्रैव यान्त्यापदः। विकास माग्यरहित व्यक्ति जहाँ पर भी जाता है वहीं आपित्तयाँ पहुँच जाती हैं।

त्रापत्सु वैराणि सम्रद्भवन्ति । व आपत्तियों के समय वैर-विरोध उमड़ते हैं।

त्रापत्स्विप न मुद्धन्ति नराः परिडतबुद्धयः । विकास वि

आपदि मित्रपरीक्षा। " आपत्ति में मित्रों की परोक्षा होती है। आपदापदमनुधावति। "

आपत्ति के पीछे आपत्ति बाती है।

त्र्यापत्काले मर्यादा नास्ति। आयत्ति के समय मर्यादा नहीं रह जाती।

#### आय-व्यय

आयानुरूपो व्ययः।<sup>6</sup>

| आय के अनुरूप व्यय हाना पारुए। |                  |
|-------------------------------|------------------|
| १ हितो० १ । ३०                | ¥.               |
| २ भ० नी० ९१                   | ÷ Ę              |
| ३ पञ्च० २ । १:२               | <u> </u>         |
| र क्लिकेट १ । १६६             | ८ सो॰ नी॰ २६। ४४ |

एतदेव हि पाणिडत्यं यदायादल्पको व्ययः। ' यही बुद्धिमानी है कि आय से अधिक व्यय न किया जाय।

को व्ययागमौ -इति चिन्त्यं ग्रुहुर्मुहु:। र अपना व्यय और आय कितना है, इसे बराबर सोचते रहना चाहिए।

अयमेव परो धर्म आयाद्रुपतरो व्ययः। 3 आय की अपेक्षा अल्पतर व्यय करना यही सबसे बड़ा धर्म है।

### आयु

त्रायुर्वे परमः कामः। र आयु निश्चित रूप से सब से बड़ी कामना की वस्तु है।

भद्रं न आयुः शरदो असच्छतम् । विकास स्वाप्त स्वापत स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वापत स्वापत स्वापत स्वापत

शतं वर्षाणि पुरुषायुषो भवन्ति । भनुष्य की आयु सौ वर्षों की होती है।

### आरोग्य

लामानां श्रेष्ठमारोग्यम् ।"
लाभों में बारोग्य-लाभ सबसे श्रेष्ठ होता है।
धर्मार्थकाममोक्षाणामारोग्यं मृलग्रुत्तमम्।

आरोग्य ही धर्म, अर्थ, काम एवं मोक्ष का मूल कारण है।

१ चा॰ नी॰ शा॰ सं॰ १४६ २ चा॰ नी॰ ४। १८ ३ चा॰ नी॰ शा॰ सं॰ १२५१ ४ काठ॰ ३७। १६

प्रकाठ॰ सं॰ ६१। २ ६ ऐ॰ आ॰ २।२।१ ७ वन॰ २६७। प्र३ प्रच॰ सं॰ १।१।१५ नास्त्यारोग्यसमं सौख्यम् ।

आरोग्य के समान कुछ भी सुख नहीं है।

## आर्जव

सर्वं जिह्नं मृत्युपदमार्जवं ब्रह्मणः पदम् ।

कपट के सब रूप मृत्यु के स्थान हैं और आर्जव (निष्कपटता) ब्रह्म का स्थान है।

त्रार्जवं धर्ममित्याहुरधर्मो जिह्य उच्यते ।<sup>3</sup>

ऋजुता (सरलता) ही धर्म कहा जाता है और कपट ही अधर्म कहा जाता है।

श्रार्जवे वर्तमानस्य ब्राह्म**एयमभिजायते**।\*

जो व्यक्ति निष्कपट व्यवहार रखता है, उसी में ब्राह्मणत्व रहता है।

त्रार्जवं हि कुटिलेषु न नीतिः।

कृटिल (कपटी ) लोगों के साथ सरलता रखना नीति नहीं है।

# आर्त

सर्वमार्तस्य दुःसहस्।

आर्त (पीडित ) व्यक्ति के लिए सब कुछ दु:सह हो जाता है।

त्रार्तः सर्वोऽपि भवति धर्मबुद्धिः।"

आर्त होने पर सबको धर्म सूझता है।

आर्तानां वार्ता न रोचते।

पीड़ितों को बात अच्छी नहीं लगती।

१ प्रान्ति । १८६।२१ ६ २ शान्ति । १८६।२१ ६ ३ अनु । १४२।३० ७ सो । नी । २६।६ ४ वन । २१२,१२ ६ दी । मा । १।१०

## आर्य

वृत्तेन हि भवत्यायों न धनेन न विद्यया।

मनुष्य आचरण से ही आर्य (श्रेष्ठ) होता है धन और विद्या से नहीं।

नार्या म्लेच्छन्ति भाषाभिर्मायया न चरन्त्युत।

आर्य पुरुष म्लेच्छ (अशुद्ध, अश्लील) भाषा नहीं बोलते तथा छल-कपट का भी व्यवहार नहीं करते।

अार्येण हि वक्तव्या कदाचित् स्तुतिरात्मनः । अध्यक्ति का कभी भी अपनी स्तुति (प्रशंसा) नहीं करनी चाहिये।

#### आलस्य

आलस्यं हि मनुष्याणां शरीरस्थो महान् रिपुः। । अलस्य मनुष्यों के शरीर में रहने वाला उनका सबसे बड़ा शत्रु है।

त्र्यालस्यं यदि न भवेदनर्थहेतुः को न स्याद् बहुधनिको बहुश्रुतो वा।

यदि अनर्थं का कारण आलस्य मनुष्यों में न होता तो कौन आदमी बहुत बड़ा धनाढ्य और बहुत विद्वान् न हो जाता ?

त्र्यातस्यादियमवनिः ससागरान्ता संकीर्णा नरपश्चिमश्च निर्धनैक्च।

> आलस्य के ही कारण सागर तक फैली हुई यह पृथिवी नरपशुओं तथा निर्धनों से भरो हुई है।

१ उद्योग॰ दद ५२

२ सभा० ५६ । ११

३ द्रोण ० १९५

४ म॰ सु॰ सं० २१६

४ योवा · मु ॰ ५।३०

६ यो॰ वा॰ "

त्रालस्यं मित्रवद् रिपुः।'

आछस्य मित्र जैसा सुखद लगता है, पर वह शत्रु ही है।

त्रालस्योपहता विद्या ।<sup>२</sup>

बालस्य से विद्या नष्ट हो जाती है।

सुर्खं दु:खान्तमालस्यम्।3

आलस्य वह सुख है, जो अन्त में दु:खदायी होता है।

### आशा

आशा वा इदमग्र आसीद् भवि पदेव।

यह जो आशा है वह पहले भी थी और आगे भी रहेगी।
स य आशां ब्रह्मे त्युपास्त आशयाऽस्य सवें कामाः समृद्धचन्त्यमोघा हास्याशिषो भवन्ति। यावदाशाया गतं तत्रास्य यथाकामचारो भवति।

वह व्यक्ति, जो आशा को ब्रह्म मानकर उसकी उपासना करता है, उसकी सब कामनाएँ आशावादी होने के कारण पूरी होतो हैं। उसकी सब आशाएँ अमोघ—सफल होती हैं तथा जहाँ तक आशा की गति होती है, वहाँ तक उसकी इच्छानुसार गति होती है।

आशां संश्रुत्य यो हन्ति स लोके पुरुषाधमः।

जो किसी को आशा देकर भी उसे पूरा नहीं करता भंग कर देता है वह समाज में अधम-पुरुष माना जाता है।

त्राशा हि पुरुषं बालं लालापयति तस्थुषी ।°

आशा बैठी-वैठी अज्ञानी पुरुष को तरह-तरह की बार्ते बोलवाती रहती है।

१ व्या० सु० सं० ८५ •

५ छान्दो० ७।१४।२ ६ वा० रा० ४।३०।७१

3

७ शान्ति० १२६।३२

४ जै० उ० बा० ४।११।१।१

आशा बलवती ह्येषा न जहाति नरं क्वचित्।

यह आशा बड़ी बलवती होती है और मनुष्य को कभी नहीं छोड़ती। पराशा परमं दु:खं मरणं च दिने दिने।

दूसरों की आशा करना परम मरण है तथा दैनिन्दन मरण है।

त्राशया ये कृता दासास्ते दासाः सर्वदेहिनाम् । अशाओं ने जिन्हें दास बना लिए वे लोग सब लोगों के दास हो जाते हैं।

धनाशा जीविताशा च गुर्वी प्राणभृतां सदा। । प्राणियों को धन को और जोने की बहत बड़ी आशा रहती है।

वृद्धो याति गृहीत्वा द्र्यं तद्पि न मुश्चत्याशापिग्डम्। वृद्ध पुरुष लाठी के सहारे चलता है फिर भी उसे आशाएँ नहीं छोड़तीं।

आशाबिंध को गतः। ' आशाओं का पार किसने पाया है?

जीविताशा धनाशा च जीर्यतोऽपि न जीर्यति।"

बूढ़े आदमी की भी जीवन और धन की आशा बूढ़ी नहीं होती।

गुर्वपि विरहदुःखमाशाबन्धः साहयति।

पुनः मिलने की आशा भारी विरह दुःख को भी सहने की शक्ति प्रदान करती है।

१ दे० मा॰ ५|३ द

५ म० गो० १५

२ दे० मा० शार्थाश्य

६

३ नी॰ शा॰ ४०४

9

४ हि० शेष्रर

द अ॰ शा॰ ४।१६

# आशिष्, आशीर्वाद

एषा वा आशी: । जीवेयं, प्रजा में स्यात्, श्रियं गच्छेयम् । यह आशिष् है कि हम दीर्घजीवी हों, हमें सन्तान हो तथा हम धन-सम्पत्ति प्राप्त करें ।

आशिषो हि गुरुजनिवती्र्णा वरतामापद्यन्ते। र गुरुजन जो आशीर्वाद देते हैं, ने वरदान हो जाते हैं। सत्या नः सन्त्वाशिषः। र

हमारे सभी आशीर्वाद-शुभकामनाएँ सत्य हों।

#### आश्रम

आत्मा फलति कर्माणि नाश्रमो धर्मकारणम् । अत्मा ही शुभ कर्मों के लिए प्रेरक होता है, कोई आश्रम ही धर्म का कारण नहीं होता ।

चतुष्पदी हि निश्रेगी ब्रह्मएयेषा प्रकीतिता। व ये चारों आश्रम ब्रह्म तक पहुँचने के लिए चार पैर वाली सीढ़ी है।

अहिंसा सत्यमस्तेयं सर्वाश्रमगतं तपः।

अहिंसा, सत्य और अस्तेय ये तीनों सभी आश्रमों के लिए तप अर्थात् श्रेष्ठ कर्म कहे गये हैं।

#### आहार

# त्राहारशुद्धौ सन्त्वशुद्धिः।"

आहार शुद्ध होने पर सत्व ( अन्तःकरण ) शुद्ध रहता है।

१ शत० त्रा० शदाशः ३६ ५ शान्ति० २४२।१५ २ काद० ६ शान्ति० १८४।१५ ३ ७ छा० उ० ७।२६।२

४ शान्ति० १११।१३

बलायुषी हि आहारायरो ।

मनुष्य का बल एवं आयु आहार के ऊपर ही निर्भर है।

न च हारसमं किश्चिद् मैषज्यग्रुपलभ्यते ।

आहार के समान दूसरी कोई ओषि नहीं। अर्थात् केवल उचित आहार के ग्रहण करने मात्र से ही मनुष्य नीरोग रह सकता है।

**ब्राहारे व्यवहारे च त्यक्तलज्जः सदा सुखी।** 

आहार तथा व्यवहार में जो लज्जा-संकोच नहीं करता, वह सुखी रहता है।

इङ्गितज्ञ ( इशारा समज्ञने वाला )

नहीङ्गतज्ञोऽवसरेऽवसीदति।

इङ्गितज्ञ-इशारा समझने वाला व्यक्ति समय पर नहीं चूकता।

इच्छा

याद्दगिच्छेच्च भवितुं ताद्दग् भवति पूरुषः।

मनुष्य जैसा बनने का संकल्प करता है वैसा ही हो जाता है।
इह खलु पुरुषेण अनुपहतसस्वबुद्धिपौरुषपराक्रमेण हितमिह
चाम्रस्मिश्र लोके समनुपञ्चता तिस्र एषणाः पर्येषणाः पर्येष्टव्या
भवन्ति। तद् यथा-प्राणैषणा, धनैषणा, परलोकेषणा च।

इह लोक तथा परलोक में अपना हित चाहने वाले लोगों की, जिनका मन बुद्धि, पौष्ष एवं पराक्रम बिगड़ा न हो, तीन एषणायें (इच्छायें) होनी चाहिए। यथा-प्राण की एषणा, धन की एषणा तथा परलोक की एषणा।

प च॰ सं॰ २,८।१२९

४ किरात॰ ४।२०

९ का॰ सं

५ उद्योग॰ ३६।१३

३ चा॰ नी॰ ७।२

६ च० सं० ११११।३

सर्वस्य विद्यते प्रान्तो न वाञ्छायाः कदाचन ।

सब का अन्त है पर इच्छा का कभी अन्त नहीं।

इच्छति शती सहस्रम्।

जिसके पास एक सी है वह एक सहस्र चाहता है।

इन्द्रिय---

पराञ्चि खानि व्यतृशात् स्वयम्भृस्तस्मात् पराङ् पश्यति ।

नान्तरात्मन्।

विधाता ने इन्द्रियों को वहिर्नुष्व बनाया है । इसलिए मनुष्य वाहर ही देखता है, अन्तरात्मा की आर नहीं देखता।

एतावानात्मविजयः पञ्चवर्गविनिग्रहः।

'पाँचों इन्द्रियों को वश में रखना' इतना हो आत्मविजय है।

प्रसृतैरिन्द्रियैर्दु:खी तैरेव नियतैः सुखी।

इन्द्रियों के अनियन्त्रित रहने से ही मनुष्य दुःखी होता है और उन्हीं के नियन्त्रित हो जाने पर मनुष्य सुखी हो जाता है।

अत्यर्थं पुनरुत्सर्गः साद्येद् दैवतानपि ।

इन्द्रियों को अत्यन्त दबाये रहना देवताओं को भी कष्ट में डालदेता है।

इन्द्रियाणामनुत्सर्गो मृत्युनाऽपि विशिष्यते ।

इन्द्रियों को वश में न रखकर उन्हें छूट दे देना मृत्यु से भी भयंकर होता है।

इन्द्रियाण्येव तत्सर्वं यत् स्वर्गनस्कावुमौ।

जो दो स्वर्ग एवं नरक हैं, वे सब इन्द्रियाँ ही हैं। अर्थात् इन्द्रियों के ही परिणाम हैं।

१ हरू० ना॰ १८४। ४१ प्रान्ति॰ २०४। ९ २ पं॰ त॰ ५। ७८ ६ उद्योग. ३६। ५१ ३ कठ उ. २।१।१ ७ उद्योग ३९। ५२ ४ शान्ति॰ ६९। ५

# इन्द्रियाणां प्रसङ्गेन दोषमृच्छत्यसंशयम्।

इन्द्रियों में अधिक आसक्ति होने से मनुष्य निश्चित रूप से दोष-

वन्ध इन्द्रियविक्षेपो मोक्ष एषां च संयमः।

इन्द्रियों का विक्षेप (छूट) ही वन्धन है और उनका संयम ही मोक्ष है। सर्वोऽपीन्द्रियलोभेन संकटान्यवगाहते।

सब लोग इन्द्रियों के लोभ के कारण ही संकटों में पड़ते हैं।

इन्द्रियाणि प्रमाथीनि हरन्ति प्रसभं मनः।

इन्द्रियाँ वड़ी प्रवल होती हैं। वह बलात् मन को हर लेती हैं।

वशे हि यस्येन्द्रियाणि तस्य प्रज्ञा प्रतिब्ठिता ।

जिसके वश में इन्द्रियाँ रहती हैं. उसको प्रज्ञा प्रतिष्ठित (स्थिर होती है।

इन्द्रियाणि प्रमाथीनि हरन्त्यपि यतेर्मनः।

इन्द्रियाँ बड़ी बलवती होती हैं। वह यतियों का भी मन हर लेती हैं।

वलवानिन्द्रियग्रामो विद्वांसमपि कर्पति।

इन्द्रियों का समूह बलगान् होता है और वह विद्वानों को भी अपनी ओर खींच लेता है।

तपस्सार इन्द्रियनिग्रहः।

इन्द्रियों का निग्रह ही तपस्या का सार है।

एष योगविधिः कृत्स्नो यावदिन्द्रियधारगाम् ।

इन्द्रियों को वश में रखना ही यह सारा योगविधान है।

१ वन ॰ २१: । २१ ६ माग ० । १२ । ७ २ भाग ॰ ११ । १८ १२ ५ मनु ॰ २ । २१५ ३ १क ॰ ना ० २५५ । ३१ ८ चा ० सू ७ । १ ४ भ ॰ गी ॰ २ । ६० ६ वन ॰ २११ । २० ५ भ ॰ गी ० २ । ६१ त्र्यापदां कथितः पन्था इन्द्रियाणामसंयमः । व्हिन्द्रयों का असंयम आपत्तियों के आने का मार्ग कहा गया है।

इन्द्रियाएयेव संयम्य तपो भवति नान्यथा।

इन्द्रियों का संयम करके ही तप होता है, विना इन्द्रियसंयम के नहीं होता।

आत्मना चात्मनः पञ्च पीडयन् नाऽनुपीड्यते i

अपनी पाँचों इन्द्रियों को जो अपने से ही दवा कर रखता है, वह उनके दबाव में नहीं आता।

स्वादुभिस्तु विषयेह तस्ततो दुःखिमिन्द्रियगणो निवार्यते । जब इन्द्रियाँ अपने-अपने मधुर विषयों में बासक्त हो जाती हैं, तो उन्हें हटाना बहुत कठिन हो जाता है।

# इन्द्रियनियह-

दमो दानं तथा यज्ञानधीतं चाऽतिवर्तते ।

दम (इन्द्रियनिग्रह) दान, यज्ञ तथा अध्ययन इन सबसे श्रेष्ठ होता है।

स स्नातो यो दमस्नातः स बाह्याभ्यन्तरः श्रुचिः।

जो इन्द्रियनिग्रहरूपी जल में स्नान किया हुआ है उसी का स्नान यथार्थ है और वही बाहर से तथा भीतर से भी पवित्र है।

तीवे तपसि लीनानामिन्द्रियाणां न विश्वसेत्।"

कठोर तपस्की लोगों की भी इन्द्रियों पर विश्वास नहीं करना चाहिये।

१ चा॰ नी॰ शा॰ संग १४३

४ शान्ति० १६०। १३

2

६ अनु ० १०८ । १३

3

७ चा॰ च॰। ३६

8 130 SE 1 RS

# ं ईच्यां—

इंड्यो हि विवेकपरिपन्थिनी। ईंड्यो विवेक के विपरीत चलती है।

ईं पि कलहमूलं स्यात्। वे ईं पि कलह का मूल कारण होती है।

# ईश्वर---

ईशावास्यमिदं सर्वं यत् किश्च जगत्यां जगत्।

इस संसार में जो कुछ भी पदार्थ है, वह ईश्वर से व्याप्त है।

एकं सद् विप्रा बहुधा वदन्ति।

एक ही सत् तत्त्व ईश्वर का ज्ञानी पुरुष विविध नामों से वर्णन करते हैं।

तमेव भान्तमनुभाति सर्वं तस्य भासा सर्वमिदं विभाति।

उसी ईश्वर के प्रकाशित होने पर सब कुछ प्रकाशित होता है। उसी के प्रकाश से यह जगत् प्रकाशित हो रहा है।

एको देवः सर्वभूतेषु गूढः सर्वव्यापी सर्वभूतान्तरात्मा \ एक ही देवता ईश्वर समस्त प्राणियों में गूढ़ है, सर्वव्यापी है और समस्त प्राणियों का अन्तरातमा है।

समः सर्वेषु भूतेषु ईश्वरः सुखदुःखयोः"।

ईश्वर समस्त प्राणियों में, सुख और दुःख में भो समान रहता है।

ईशस्य हि वशे लोको योषा दारुमयी यथा।

मनुष्य उसी प्रकार ईश्वर के वश में है, जैसे कठपुतली उसके खेलाड़ी के वश में होती है।

१ २ चा॰ च० । १२ ३ ईश॰ १ ४ ऋा॰ १ । १६४ । ६

५ मु॰.उ॰ २ | २ | १० ६ १वे॰ उ॰ ६ | ११ ७ शानित ३४४।२८ ८ माग० १।६।७ क ईश्वरस्येहितमृहितुं विश्वः।

ईश्वर की इच्छा जानने में कौन समर्थ हो सकता है?

ईश्वरः सर्वभृतानां हृद्देशेऽजु<sup>र</sup>न तिष्ठति । र

अर्जु न. ईश्वर सब प्राणियों के हृदय में विराजमान रहता है।

विषमप्यमृतं क्वचिद् भवेदमृतं वा विषमीववरेच्छुया।

ईश्वर की इच्छा से कभी विष भा अमृत हो जाता है और कभी अमृत भी विष हो जाता है।

ईश्वरेच्छा वलीयसी ।\*

ईश्वर की इच्छा सबसे प्रवल होती है।

#### उत्तमजन--

उत्तमानां स्वभावोऽयं परदुःखासहिष्णुता।"

दूसरों के दु:ख को न सह सकना यह उत्तम पुरुषों का स्वभाव है।

विघ्नैः पुनः पुनर्पि प्रतिहन्यमानाः

प्रारब्धमुत्तमजना न परित्यजन्ति ।

उत्तम मनुष्य विघ्नों से बार-बार प्रतिहत होते हुए भी प्रारम्भ किये हुए काम को नहीं छोड़ते ।

आपन्नातिप्रशमन्फलाः सम्पदो ह्युत्तमानाम्।"

दुःखी लोगों के दुःख को दूर करना ही उत्तम पुरुषों की सम्पत्ति का फल होता है।

१ भाग० ५ १ = १२ ।

५ रक० महे० ९।१

२ भ० गी॰ १८।६१ \*

६ म॰ नी॰ १७

३ रघु ० ८४६

७ सेव० ५३

#### उत्तम विचार—

आ नो भद्राः कतवो यन्तु विश्वतः। विश्वतः। सब ओर से हम उत्तम विचारों का ग्रहण करें।

उत्सव—

उत्सविप्रियाः खलु मनुष्याः। वि मनुष्य बहुधा उत्सव-प्रेमी हुआ करते हैं।

उत्साह, उत्साही—

उत्साहवन्तो हि नरा न लोके सीदन्ति कर्मस्वतिदुष्करेषु । उत्साहसम्यन्त पुरुष अत्यन्त दुष्कर कामों में भी कष्ट का अनुभव नहीं करते ।

सोत्साहस्य हि लोकेषु न किञ्चिद्पि दुर्लभम्। र दुनिया में उत्साहसम्पन्न पुरुष के लिए कुछ भी दुर्लभ नहीं है।

उत्साहवन्तः पुरुषा नावसीदन्ति कर्मसु । जिल्लाही मनुष्य काम करने में पोछे नहीं रहते ।

अनिर्वेद: श्रियो मूलम्। ' उत्साह श्री का मूल है।

श्रनिर्वेदो हि सततं सर्वार्थेषु प्रवर्तकः।"

उत्साह ही मनुष्य को सब काम करने में प्रवृत्त करता है।

१ ऋग्० १।=९'१ २ अ० शा० ६।४ ३ वा० रा० ३।६३।१९ ४ वा० रा० ४ । १ । १२२ थ वाः राः ४।१।१२३ ६ वाः राः ४।१२।१० ७ वा० रा०४।१२।१० अनिर्वेदः श्रियो मूलं लामस्य च शुमस्य च।

उत्साह ही श्री, लाभ तथा कल्याण का मूल है।

महान् भवत्यनिर्विएणः सुखं चाऽत्यन्तमञ्जते ।

उत्साही व्यक्ति महापुरुष हो जाता है और अपरिमित सुख का भोग करता है।

उत्साहवतां शत्रवोऽपि वशीमवन्ति ।

उत्साही लोगों के शत्रु भी उनके वशीभूत हो जाते हैं।

सोत्साहानां नास्त्यसाध्यं नराणाम्।

उत्साही लोगों के लिए कुछ भो असाध्य नहीं होता।

आत्मशक्तिमविज्ञायोत्साहः शिरसा पर्वतभेदनमिव।

अपनी शक्ति को न समझ कर उत्साह करना शिर से पर्वत फोड़ने के समान होता है।

उदार—

उदारचरितानां तु वसुधैव कुटुम्बकम् ।

उदारचरित पुरुषों के लिए वसुधा ही कुटुम्ब है।

उदारचरितानां तु विगतावरगाँव घीः।"

उदार पुरुषों की बुद्धि अपने-पराये के भेदमय आवरण से रहित हो जाता है।

उद्यम-

इन्द्र इच्चरतः सखा ।

इन्द्र उद्यमी लोगों का मित्र बनता है -- सहायक होता है।

१ उद्योग० ३६। ५६ ५ सी. नी. ६० ; ६६

२ उद्योग० ३९ | ५७० . ६ हि०१ | ७० ३ चा नी ३ | १६ ७ यो वा उपशम १८ | ६१

४ प्र. यौ. १। १८ ८ ए. ब्रा. ७। १५

## नास्त्युद्यमसमो वन्धुः।

उद्यम के समान दूसरा कोई बन्धु नहीं।

# उद्यमेन हि सिध्यन्ति कार्याणि न मनोरथै:।

कार्य उद्यम करने से सिद्ध होते हैं, केवल इच्छा करने से नहीं।

# उद्यमे नास्ति दारिद्रचम्।

उद्यम करने पर दरिद्रता को आशंका नही रहती।

# उद्यमं कुर्वतां पुंसां फलं भाग्यानुसारतः ।

उद्यम करने वाले लोगों को भी फल उनके भाग्य के अनुसार ही मिलता है।

#### उद्यमी—

### उद्यमी नावसीद्ति।

उद्यम करने वाला व्यक्ति संकट में नहीं पड़ता।

### उद्योग--

# न उद्योगवतां वृत्तिभयम्।

उद्योगपरायण लोगों को जीविका का भय नहीं रहता।

# उद्योगे नास्ति दारिद्र्यम्।"

उद्योग में लगने पर दरिद्रता नहीं रह पाती।

## कुर्वाणो नावसीद्ति। °

कुछ न कुछ काम करता हुआ व्यक्ति कष्ट में नहीं पड़ता।

१ भ० नी० ८६

ч

र हि. प्र. ३७

६ चाः स्॰ ४।२९

रे चा नी, शा सं. २७९

७ चा॰ नी॰ ३।११

४ चा. नी. शा. सं. १२६४

प भ० नी० ८६

सोद्योगं नरमायान्ति विवशाः सर्वसम्पदः।

उद्योगी पुरुष के पास विवश होकर सारो समात्तियाँ आती हैं।

उद्योगिनं पुरुषसिंहग्रुपैति लक्ष्मीः।

जो वीर पुरुष उद्योग में लगे रहते हैं, उन्हीं के पास लक्ष्मी आती हैं!

किं दूरं व्यवसायिनाम्।

व्यवसायी लोगों के लिए कोई स्थान दूर नहीं होता।

उद्योगानुगुणा लक्ष्मीः।

लक्ष्मी उद्योग के अनुरूप प्राप्त होती है।

अन्यवसायः सर्वविपत्तिकराणामप्रयम् ।

कोई भी व्यवसाय न करनः समस्त विपत्तियों का प्रमुख कारण है।

#### उपकार—

यावच्च कुर्यादन्योऽस्य कुर्यादभ्यधिकं ततः।

द्सरा मनुष्य जितना उपकार करे, उससे अधिक ही उसका उप-कार करना चाहिए।

उपकृत्य मूकमावः श्रमिजातानाम् ।

कुलीन पुरुष उपकार करके मूक हो जाते हैं, उसका प्रचार नहीं करते।

नोपकारात् परो धर्मो नापकाराद्यं परम्।

उपकार से बढ़कर कोई धर्म नहीं और अपकार से बढ़कर कोई पाप नहीं।

१ हि० १।१७२ ५ च० सं० १।२५.३९

२ पच० २।१३७ • ६ आदि० ५६।१४

३ चा नी० ३।१३ ७ सो. नी. २७।२४

४ नी शा. ७१ -

## परोपकारः पुरायाय पापाय परपीडनम्।

पुण्य के लिए परोपकार होता है और पाप के लिए परपीड़ा।

# उपदेश-—

## प्रत्यासन्न-विनाशानाम्रुपदेशो निरर्थकः ।<sup>३</sup>

जिनका विनाश प्रत्यासन्त (सिन्नकट) होता है, उन्हें उपदेश देना निर्थक है।

# उपदेशो हि मूर्काणां प्रकोपाय न शान्तये।

मूर्खों को उपदेश देना उनके क्रोध के लिए होता है, शान्ति के लिए नहीं।

## उपस्थितविनाशः पथ्यवाक्यं न शृ गोति।

जिसका विनाश उपस्थित हो जाता है वह हितकर वचन नहीं सुनता।

## अन्तः सारविहीनानामुपदेशो न जायते।

जिन लोगों के भीतर कुछ समझने की शक्ति नहीं, उनके लिये उपदेश नहीं होता।

# प्रोक्तं श्रद्धाविहीनस्य अरएयरुदितोपमम्।

श्रद्धाहीन व्यक्ति से कुछ कहना या उपदेश देना अरण्यरोदन के समान होता है।

#### उपवास---

# तपो नाऽनशनात् परम् "

#### उपवास से बढ़कर कोई तप नहीं होता।

१ चा० नी० १०। प २ रा० त० ७। ५५ ६ प० त० १। ३९७ ३ प० त० १।३९३ ७ वृ. ना० २१।३२ उपवासेंस्तथा तुल्यं तपः कर्म न विद्यते । उपवासों के समान कोई भी तप या सत्कर्म नहीं है।

#### उपाय--

नहि खल्वनुपायेन किश्चदर्थोऽभिसिध्यति । व विना उपाय के कोई काम सिद्ध नहीं होता ।

उपायज्ञो हि मेघावी सुखमत्यन्तमञ्जुते ।<sup>3</sup> उपायों को जाननेवाला मेधावी व्यक्ति बहुत सुख भोगता है।

उपायेन हि यच्छुक्यं तन्न शक्यं पराक्रमोः । जो काम उपाय से हो सकता है, वह पराक्रम से नहीं हो सकता ।

उपायेन जयो यादग् रिपोस्तादग् न हेतिभिः । ' शत्रु का जय जिस प्रकार उपाय से होता है, उस प्रकार हिथयारों से नहीं होता ।

उपायं चिन्तयन् प्राज्ञो स्यपायमपि चिन्तयेत्। ज्ञाय का चिन्तन करते हुए पुरुष को अपाय (बाधा) का भी चिन्तन करना चाहिये।

#### ऋजु-

ऋजुं सवें परिभवन्ति।"

ऋजु ( सरल ) मनुष्य को सब लोग दबाया करते हैं।

१ अनु० १०६। ६६

५ पञ्च० १,२१२

२ शान्ति ० २०३।१

ु ६

३ आश्व० ५०१८८

७ सो० नी० २८।२९

४ पडच० शर१०

## मा दि—

ऋद्धिश्चित्तविकारिग्गी।

ऋद्धि (समृद्धि) चित्त को विकृत कर देती है।

# ऋषि

साक्षात्कृतधर्माण् ऋषयो वभूवुः ।

ऋषियों ने धमं को साक्षात् देखा था।

एषणा-देखिए "इच्छा" ऐश्वर्य--

एेश्वर्यमदमत्तो हि नापतित्वाऽववुध्यते ।ै

जो आदमी ऐश्वर्थ के मद से मतवाला हो जाता है, वह विना पतन के नहीं सँभलता।

ऐश्वर्यस्य विभृषणं सुजनता ।

ऐश्वर्थ का भूषण सुजनता हैं।

नास्त्यपिशाचमैशवर्यम्।"

ऐश्वर्यं विना पिशाच (कठोर) वने नहीं प्राप्त होता।

कथा, वार्ता---

पडुत्वं सत्यवादित्वं कथायोगेन बुध्यते । ध

किसो भी मनुष्य की पटुता और उसकी सत्यवादिता उसके साथ वातचीत एवं व्यवहार करने से ही मालूम होती है।

१ हि॰ रा।।३९

४ मर्ना , १

र निषक्त शर०

५ सो । नी० ५।५९

र उद्योग रेपापर

६ हितो० शा९९

#### कन्या-

कन्यापितृत्वं दुःखं हि सर्वें यां मानकांक्षिणाम् ।

सम्मान चाहने वाले सभी व्यक्तियों को कन्या का पिता हो<mark>ना .</mark> दु:खद होता है ।

अर्थां हि कन्या परकीय एव ।

कन्या दूसरं की ही वस्तु होती है।

गुगावतः कन्या प्रतिपादनीया ।3

कन्या गुणवान् व्यक्ति को देनी चाहिए।

प्रायेण गृहिणीनेत्राः कन्यार्थेषु कुटुम्बिनः ।

गृहस्थ लोग कन्या के विषय में प्रायः स्त्रियों से हो परामर्श लेते हैं।

अशोच्या हि पितुः कन्या सद्भर्तुः प्रतिपादिता ।

जब कन्या योग्य वर को दे दी जाती है, तो वह पिता के लिए चिन्ता का विषय नहीं होती।

कन्यापितृत्वं खलु नाम कष्टम् ।

कन्या का पिता होना निश्चित ही एक कष्टकारक बात है।

#### करुणा--

यस्य न चेतिस करुणा तरुणा सह तस्य को भेदः।"

जिस मनुष्य के हृदय में करुणा नहीं, उससे काठ का क्या भेद है ?

१ वा० रा० ६।७।६

. ५ कु० सं० ६।७९

२ अ० शां० ४।३२

६ पञ्च शारवप्र

३ अ० शा०

હ

४ कु० सं० दादप

प्रायः सर्वो भवति करुणावृत्तिराद्रीन्तरात्मा ।

कोमल अन्तरात्मा वाले प्रायः सभी मनुष्यों का व्यवहार करुणा से पूर्ण होता है।

एकान्तेन कारुएयपर: करतलगतमि अर्थं न रिक्षतुं क्षमः। जो मनुष्य अत्यन्त करणाशील और कृपालु होता है, वह अपनी हस्तगत वस्तु की भी रक्षा नहीं कर सकता है।

## कर्म-

कुर्वन्नेवेह कर्माणि जिजीविषेत् शतं समाः । कर्म करते हुये हो मनुष्य को सौ वर्ष तक जीने की इच्छा रखनी चाहिये।

कर्मसु चाऽमृतम् । ४ कर्मां में अमृत निवास करता है।

यदेव विद्यया करोति श्रद्धयोपनिषदा तदेव वीर्यवत्तरं भवति । मनुष्य जो भी कर्म ज्ञान, श्रद्धा एवं उपनिषद् (तात्त्विक बुद्धि) के साथ करता है, वही अधिक वीर्यवान् होता है-पुष्ट होता है।

कर्मणा स्चयात्मानं न विकत्थितुमईसि ।

कर्म के द्वारा अपना परिचय दो, डींग मत हाँको।

न ह्येक: साधको हेतुः स्वल्पस्यापीह कर्मणः ।

किसी छोटे काम का भी केवल एक ही साधक कारण नहीं होता।

१ मेव॰ उ० ३५ ५ छा॰ उ० १।१।१० २ सो० नी० ६।३६ ६ वा० रा॰ ६।७१,६० ३ ईशो॰ २ ७ वा० रा॰ ५।४१।६ ४ मु० उ० १,5 स्वकर्मसु प्रवर्तन्ते तुष्टाः स्वैरेव कर्मभिः।

जब मनुष्य अपने कर्मों से सन्तृष्ट हो जाता है, तो वह कामों में प्रवृत्त होता है।

कर्तव्यमकृतं कार्यं सतां मन्युमुदीरयेत् ।

कर्तव्य कार्य जब नहीं किया जाता, तो वह सज्जनों में क्रोध पैदा कर देता है।

यथा कर्म तथा लाभ इति शास्त्रनिदर्शनम् । <sup>3</sup> जेसा कर्म होता है, वैसा लाभ होता है —यह शास्त्र का कथन है ।

कृतमेवाकृतात् श्रेय इति शास्त्रनिदर्शनम् । <sup>४</sup> न करने से करना ही श्रेयस्कर है ऐसा शास्त्रों का कहना है .

कथं यात्रा शरीरस्य निरारम्भस्य सेत्स्यित । जो आदमी काम नहीं करेगा, उसके शरीर की भी यात्रा कैसे चल सकती है ?

आचरिष्यसि चेत् कर्म महतोऽर्थानवाप्स्यसि । विक्रियादि कर्म करते रहोगे ता बड़े-बड़े लाभ पाओगे।

कुरुते यादशं कर्म तादशं प्रतिपद्यते । "
मनुष्य जैसा कर्म करता है, वैसा ही फल पाता है।

हेत्वागमसदाचारैर्यदुक्तः तदुपास्यताम् । '

हेतु शास्त्र तथा सदाचार से जो काम प्रमाणित हो, वही करना चाहिये।

१ वा॰ रा॰

२ वा॰ रा॰ प्राशिद

३ शान्ति॰ १७६।२०

४ शान्ति॰ १७६।२९

प्रान्ति॰ २१०।१६

अरुपं हि सारभूयिष्ठं यत् कर्मोदारमेव तत्।

जो काम छोटा होता हुआ भी अधिक सारवान् हो, वही उत्तम है।

नास्ति सिद्धिरकर्मणः।

काम न करने वाले को कोई सिद्धि नहीं होती।

बुद्धिश्रेष्ठानि कर्माणि।3

जो काम बृद्धि से किये जाते हैं, वे श्रेष्ठ होते हैं।

शुभं वाऽप्यशुभं कर्म फलकालमपेक्षते।

काम शुभ हो या अशुभ, फल देने में समय की अपेक्षा करता है।

करोति यादशं कर्म तादशं प्रतिपद्यते ।"

मनुष्य जैसा काम करता है वैसा हो जाता है।

नाबीजाज्जायते किश्चित्।

बीज के विना कुछ उत्पन्न नहीं होता।

कर्मणान्तु प्रशस्तानामनुष्ठानं सुखावहम्।"

उत्तम कर्मों का अनुष्ठान ही सुखप्रद होता है।

अभिमानकृतं कर्म नैतत् फलवदुच्यते ।

जो कर्म अभिमान के साथ किया जाता है, वह फलवान नहीं माना जाता।

किं कर्म किमकर्मेति कवयोऽप्यत्र मोहिताः।

क्या कर्म है और क्या अकर्म है, इसके निर्णय में विद्वान भी मोह में पड़ जाते हैं।

१ शान्ति ७५।२६

६ शान्ति० २९०'१२

र शान्ति० १०।२६

७ उद्योग॰ रदारर

**३** शान्ति० ∙०!२६

प्रशन्ति १२।१६

8

६ म० गी० ४।१६

५ शान्ति० २९०।२२

स्वे स्वे कर्मण्यभिरतः संसिद्धिं लभते नरः।°

अपने-अपने कर्म में निरन्तर लगा हुआ मनुष्य सिद्धि को प्राप्त करता है।

कर्मश्चेत्र हि संसिद्धिमास्थिता जनकाद्यः। व जनक आदि महापुरुषों ने कर्म करके ही सिद्धि प्राप्त किया था।

नहि कश्चित् क्षणमिप जातु तिष्ठत्यकर्मकृत्। अ कोई भी मनुष्य बिना कर्म किये कभी एक क्षण भी नहीं रह सकता।

सर्वारम्भा हि दोषेण धूमेनाग्निरिवाऽवृताः।

जैसे आग धूएँ से युक्त रहती है उसी प्रकार प्रत्येक काम किसी-न-किसी दोष से युक्त रहता है।

गहना कर्मणो गतिः।" कर्म की गति गहन होती है, अज्ञेय होती है।

कर्मयोगो विशिष्यते ।

कर्मयोग सब योगों में विशिष्ट होता है।

कर्म ज्यायो ह्यकर्मणः।"

कर्म न करने की अपेक्षा कर्म करना उत्तम होता है।

कर्मेंव गुरुरीश्वरः।

मनुष्य के लिए कर्म ही गुरु है और वही ईश्वर है।

१ भ० गी० १८१४५ • १ भ० गी० ४।१७
२ भ० गी० ३।२० ६ भ० गी० ३।८
४ भ० गी० १८।४८ ८ भा० पु० १०।२४।४

अञ्जसा येन वतेंत तदेवास्य हि दैवतम्।

जिस कर्म के द्वारा मनुष्य की जीविका सुगमता से चलती रहे वही उसका इष्ट देवता है।

प्रिया भवन्ति लोकस्य स्वे स्वे कर्मण्यवस्थिताः। रे जो लोग अपने-अपने काम में लगे रहते हैं वे सब लोगों के प्रिय होते हैं।

नमस्तत् कर्मभ्यो विधिरिप न येभ्य प्रभवति। व इन कर्मों को नमस्कार है जिन पर विधाता का भी अधिकार नहीं।

लोके गुरुत्वं विपरीततां वा स्वचेष्टितान्येव नरं नयन्ति। अपने कर्तव्य ही मनुष्य को समाज में बड़ा या छोटा बनाते हैं।

सुचिन्त्य चोक्तं सुविचार्य यत्कृतं सुदीर्घकालेऽपि न याति विक्रियाम्।

जो काम अच्छी तरह सोच-विचार कर किया जाता है, वह बहुत समय तक ठीक ही रहता है, बिगड़ता नहीं।

कर्मणि व्यज्यते प्रज्ञा।

कमें में बुद्धि की अभिव्यक्ति होती है।

त्रकारणं रूपमकारणं कुलं महत्सु नीचेषु च कर्म शोमते। बड़े तथा छोटे भी मनुष्य के लिए कर्म की ही प्रधानता है। इसमें उनके रूप तथा कुल का कोई महत्त्व नहीं है।

आरभेतेव कर्माणि आन्तः आन्तः पुनः पुनः । विश्व विकास करते पहना चाहिए।

१ भा० पु० १०।२४।१८ ५ हि० १।२२ २ मनु० ८।४२ ६ पंच० १।२८ ३भ ० नी० ९४ ७ प० रा० २।३३ ४ हि० २।४८ ८ मनु० ९।३०० शुभं वाऽप्यशुभं कर्म फलकालमपेक्षते । काम शुभ हो या अशुभ, फल देने में समय की अपेक्षा करता है।

### कर्भफल—

यत्कर्मात्रीजं वपते मनुष्यः तस्यानुरूपाणि फलानि भुङ्कते। मनुष्य जैसा कर्मं का बीज बोता है उसके अनुरूप ही फल भोगता है।

सुशीघ्रमपि धावन्तं विधानमनु धावति । बहुत तेजी से भी भागते हुए आदमी के पीछे-पीछे उसका कर्मफल भी लगा रहता है।

यादशं वपते बीजं तादशं लभते फलम्। भ मनुष्य जैसा बीज बोता है वैसा फल पाता है। कलन्न (स्त्री, पत्नी)—

कलत्रं नाम नराणामनिगडमपि दृढं बन्धनमाहुः। । कलत्र मनुष्यों का विना सोकड़ का भी बहुत दृढ़ वन्धन है।

त्रालोहमयं कलत्रं निगडम् । कलत्र विना लोहे का सीकड़ है।

कलत्रे सर्वसौख्यानि।"
कलत्र के रहने पर समस्त सुख प्राप्त होते हैं।

#### कलह—

कलहान्तानि हम्योणि। विकलह से घर का विनाश हो जाता है।

१ ५ सो० नी० २७।१ २ ६ चा० सू० ५।७२ ३ शान्ति० ३२२।८ ७;चा० नी० शा० सं० १२७५ ४ ८ पंच० ५।७२

#### कल्याण--

यस्मादुद्विजते लोकः कथं तस्य भवो भवेत्। '
जिस आदमी के कारण लोग दुःखी रहते हैं उसका कल्याण कैसे
हो सकता है ?

### कल्याणकारी---

निह कल्याणकृत् कश्चिद् दुर्गतिं तात गच्छिति। विकास किल्याण करने वाला कोई भी व्यक्ति दुर्गति में नहीं पड़ता।

#### कवि---

मितदर्पणे कवीनां विश्वं प्रतिफलिति। किवयों की मित्रक्षी दर्पण में सारा विश्व प्रतिबिम्बित होता है।

कवयः किं न पश्यन्ति ।'
कवियों की दृष्टि कहाँ तक नहीं पहुँच जाती ।

अहो भारो महान् कवेः।

अहो, कवियों पर कविता को सब गुणों से सम्पन्न बनाने का वड़ा भारी भार होता है।

# कविता, कवित्व-

अन्नचिन्ताचमत्कारकातरे कविता कुतः। कि जब अन्न की चिन्ता से मनुष्य घबड़ा जाता है तो उसे कविता अच्छी नहीं लगती।

१ वन० २८१२२ ४ चा० नी० १०।४ २ भ० गी० ६।४० १२ १५ ३ का० मी० अ० १२ ६ भो० प्र० सुकविता यद्यस्ति राज्येन किम् ?' यदि अच्छी कविता पास में है तो राज्य से क्या लाभ ?

कलासीमा काञ्यम्। किन्ता कलाओं की सीमा है।

कवित्वं दुर्लभं लोके शक्तिस्तत्र सुदुर्लभा ें लोक में कवि होना ही कठिन है, फिर कवित्व की शक्ति होना तो और भी दुर्लभ है।

अविदितगुणाऽपि सत्कविभणितिः कर्णेषु वमित मधुधाराम्। । स्तकवियों की कविता, विशेष गुण ज्ञात न होने पर भी श्रोता के कानों में मधु की धारा प्रवाहित कर देती है।

### कापुरुष, कातर—

कातरा एव जल्पन्ति यद् भान्यं तद् भविष्यति। ं कायर लोग ही यह कहा करते हैं कि जो होना होगा वही होगा।

सुसन्तुष्टः कापुरुपः स्वरूपकेनैव तुष्यति। कायर पुरुष सन्तोषी होता है, वह बहुत थोड़े से ही तुष्ट हो जाता है।

तातस्य क्र्पोऽयमिति ब्रुवाणाः क्षारं जलं कापुरुषाः पिवन्ति । यह मेरे पिता का कूआं है ऐसा कहकर कायर छोग खारा ही जल पीया करते हैं।

१ भ० नी० २१

५ पंच० रा६३१

7

. ६ जुद्योग० १३३१९

३ सा० द०

७ योवा० नि० उ० १६३।५६

४ शा० प०

दोषभीतेरनारम्भस्तत् कापुरुषलक्षराम्। ' दोष के भय से कार्य का आरम्भ न करना कायर पुरुष का लक्षण है।

दैवेन देयमिति कापुरुषा वदन्ति।

दैव ही सब कुछ देता है ऐसा कायर पुरुष कहा करते हैं।
कातरा इति जल्पन्ति यद् भाव्यं तद् भविष्यति।
जो होना होगा सो होगा ऐसा कायर पुरुष कहा करते हैं।

काम-(१-कामना, इच्छा २-कामपुरुवार्थ)

पराचः कामाननु यन्ति बालास्ते मृत्योर्यन्ति विततस्य पाशम्। अज्ञानी लोग कामनाओं के पीछे दौड़ते हैं और किर वे मृत्यु के बड़े लम्बे पाश में फैंस जाते हैं।

कामस्तद्ग्रे समवर्तताधि मनसो रेतः प्रथमं यदासीत्। परमेश्वर के मन का जो रेत अर्थात् बीज प्रथमतः निकला वही आरम्भ में काम (अर्थात् सृष्टि निर्माण करने की प्रवृत्ति) हुआ।

त्रकामस्य क्रिया काचित् दृश्यते नेह किहंचित्। विना काम के कभी भी कोई क्रिया दृष्टिगोचर नहीं होती।

यद् यद्धि कुरुते जन्तुस्तत् तत् कामस्य चेष्टितम्। प मनुष्य जो कुछ भी करता है वह कामना से ही प्रेरित होकर करता है।

कामात्मता न प्रशस्ता न चैवेहास्त्यकामता। कामात्मा होना प्रशंसा की बात नहीं है परन्तु इस संसार में सर्वथा कामना-रहित होना संभव नहीं है।

१ हि० २१६० ५ ऋग्वेद १०१४२९१४ २ पंच० २१३६ ६ मनु० ११४ ३ पंच० २१३६ ७ ४ कठ० २१११२ ६ मनु० अथो खल्वाहुः काममय एवायं पुरुष इति। स्यथाकामो भवति तत्क्रतुर्भवति। यत्क्रतुर्भवति तत् कर्म कुरुते। यत्कर्म कुरुते तद्भिसम्पद्यते।

आचार्य गण ऐसा कहते हैं कि यह पुरुष काममय हो है। इसका जैसा काम होता है वैसा हो इसका विचार होता है और जैसा विचार होता है वैसा ही वह कमें करता है तथा जैसा कमें करता है उसी के अनुसार फल प्राप्त करता है।

नास्ति नासीनाभविष्यद् भृतं कामात्मकात् परम्। रे ऐसा कोई प्राणी न है, न था और न होगा जो काम से परे हो।

वहव इमेऽस्मिन् पुरुषे कामा नानात्ययाः।

मनुष्य में बहुत-सी एषणाय-कामनायें हैं जो अनेक ओर ले जाने वाली हैं।

त्रात्मनस्तु कामाय सर्वं प्रियं भवति ।'

मनुष्य को अपने लिए ही —अपनी इच्छा की पूर्ति के लिए ही सब
बुछ प्रिय होता है।

न वै कामानामतिरिक्तमस्ति। कामों के अतिरिक्त (संसार में) और कुछ नहीं है।

समुद्र इव हि काम: नैंव हि कामस्यान्तोऽस्ति न समुद्रस्य। समुद्र के समान काम होता है। न काम का अन्त है और न समुद्र का।

नवनीतं यथा दृष्टन्स्तथा कामोऽर्थधर्मतः।' जैसे दही का सार नवनीत है वैसे ही अर्थ एवं धर्म का सार काम है।

१ वृ० उ० ४।४।५ ५ शत० झा० दा७।२।१९ २ शान्ति० १६७।३४ ँ ६ ते० झा० २।२।५ ३ छा० उ० ४।१०।३ ७ शान्ति० १६७।३५ ४ वृ० उ० २।४।५ कामो धर्मार्थयोर्वरः।

काम धर्म और अर्थ से श्रेष्ठ है।

कामो हि विविधाकारः सर्वं कामेन सन्ततम्।

काम के विविध आकार है और सब कुछ काम से व्याप्त है।"

कामो वन्धनमेवैकं नान्यदस्तीह वन्धनम्।

काम ही संसार में एकमात्र मनुष्य का बन्धन है, और कुछ वन्धन नहीं।

कामवन्धनमुक्तो हि त्रह्मभूयाय कल्पते।

जो काम के बन्धन से मुक्त हो जाता है वही ब्रह्मस्वरूप हो सकता है।

कामग्राहगृहीतस्य ज्ञानमप्यस्य न प्लवः।

जो व्यक्ति कामरूपी ग्राह से पकड़ लिया गया है, उसके लिए उसका ज्ञान भी पार करने वाला प्लव (नौका) नहीं होता।

न खल्वप्यरसञ्जस्य कामः क्वचन जायते।

जो मनुष्य रसज्ञ नहीं होता उसमें कभी भी काम उत्पन्न नहीं होता।

कामे प्रसक्तः पुरुषः किमकार्यं विवर्जयेत्।"

काम में अति आसक्त मनुष्य कौन-सा बुरा काम छोड़ सकता है ?

सम्प्रमोद्मलः कामः।

( आदर्शहोन ) हास्य एवं आमोद-प्रमोद काम का मल है अर्थात् उसका निकृष्ट रूप है।

१ शान्ति ० १६७।३५ ५ शान्ति ० २३४।२१ २ शान्ति ० १६७।३३ ६ शान्ति ० १८०।३० ३ शान्ति ० २५१।७ ७ शान्ति ० ८८।११ ४ शान्ति ० २५०।७ ८ शान्ति ० १२३।१० ग्राम्यधमं न सेवेत स्वाच्छन्छेनार्थकोविदः।

अर्थज्ञ पुरुष को स्वच्छन्द होकर काम का सेवन नहीं करना चाहिये।

सनातनो हि संकल्प काम इत्यभिधीयते ।

प्राणियों में जो सनातन संकल्प है वह काम कहलाता है।

उद्यतस्य हि कामस्य प्रतिवादी न विद्यते ै

जव काम प्रबल हो जाता है तो उसका प्रतिवाद नहीं किया जा सकता।

कामा मनुष्यं प्रसजन्त एते।

ये काम मनुष्य को आसक्त बना देते हैं। बन्धन में डाल देते हैं।

कामानुसारी पुरुषः कामाननु विनश्यति।

कामों के पीछे दौड़ने वाला पुरुष कामों के कारण ही विनष्ट हो जाता है।

कामः संसारहेतुश्र ।

काम संसार का हेतु है।

कामं हित्वाऽर्थवान् भवति।"

काम का परित्याग करने के वाद मनुष्य अर्थवान् होता है।

अवध्यः सर्वभृतानामहमेकः सनातनः ।

सभी प्राणियों में विराजमान मैं काम ही एक अवध्य और सनातन तत्त्व हूँ।

१ अनु० १४३।३९

२ अनु० ८४।११

३ उद्योग० ३९।४४

४ उद्योग० २७।४

५ उद्योग० ४२।१३

६ वन० ३।३१३।९५

७ वन० ३१३।७५

5

उद्यतस्य हि कामस्य प्रतिवादो न शस्यते।'

प्रबल रूप से उपस्थित काम का प्रतिवाद अच्छा नहीं माना जाता।

धर्माविरुद्धो भृतेषु कामोऽस्मि भरतर्पभ ।

अर्जुन, मैं प्राणियों में धर्म का अविरोधी काम हूं।

क्व ज्ञानं क्व च वैराज्यं वर्तमाने मनोमवे।

मन में कामदेव के रहते हुए कहाँ ज्ञान और कहाँ वैराग्य ?

श ीरस्थितिहेतुत्वादाहारसधर्माणो हि कामाः फलभूताश्च धर्मार्थयोः।

शरीरस्थिति के कारण होने से काम आहार के समान ही ( आव-श्यक ) होते है और वे धर्म एवं अर्थ के फलस्वरूप हैं।

कामात्मानं न प्रशंसन्ति लोके।

केवल कामरत मनुष्य को लोक में प्रशसा नहीं होती।

न जातु कामः कामानाम्रुपभोगेन शाम्यति।

कामों का उपभोग करने से कभी काम शान्त नहीं होता।

प्रायेण सर्वभावानां कामान्निष्पत्तिरिष्यते।"

प्रायः काम के ही कारण सभी विषयों की निष्पत्त (सिद्धि) होती है।

भूयिष्ठं दृज्यते काम: सुखदो दुःखदेष्वपि। विकास दृःख देने वाली वस्तुओं में भी सुखद होता है।

१ भाग० ३।२२।१२

५ आदव० १३।९

२ भ० गी० ७।११

६ मृतु० २।९४

३ दे० भा० प्रार्धा६१

७ ना० शा० २४१९४

४ का० स० शशा४६-४७

द ना० शा० २४।२६

स्त्री-पुंसयोस्तु योगो यः स तु काम इति स्मृतः । र स्त्री-पुरुष का जो सम्बन्ध होता है वही काम कहा जाता है।

धर्मार्थाऽिभिरोधेन कामं सेवेत । न निस्सुखः स्यात् । धर्म और अर्थ से अविरद्ध काम का सेवन करना चाहिए। सुख से विश्वत नहीं रहना चाहिये।

कन्दर्प-दर्प-दलने विरत्ता मनुष्याः। । काम के दर्भ को दलित करने वाले विरले मनुष्य होते हैं।

कोऽवकाशो विवेकस्य हृदि कामान्धचेतसः। । काम से अन्धे वित्तवाले व्यक्ति के हृदय में विवेक के लिये स्थान कहाँ ?

कामः स्वतां पश्यति । ' काम सर्वत्र अपनत्व ( आत्मीयता ) ही देखता है।

कामार्ता हि प्रकृतिकृपणाश्चेतनाचेतनेषु। कार्मार्तं (कामपीड़ित) लोग चेतन और अचेतन के विवेक में स्वभावतः दीन होते हैं, असमर्थ होते हैं।

न कामवृत्तिर्वचनीयमीक्षते।"

मनुष्य की काममयी वृत्ति निन्दा-शिकायत की परवाह नहीं करती।

कमपरमवशं न विप्रकुर्युविश्वमिप तं यदमी स्पृशन्ति भावाः।

यदि काम के विकार उस विभु ( शंकर ) को भी विना स्पर्श किये नहीं छोड़ते तो अन्य किस व्यक्ति को विवश नहीं कर सकते ?

१ ना० शा० २४।९५ ५ अ० शा० २।२ २ को० अ० १।७।३ ६ मेघ० ५ ३ भ्यु० श० ५९ ७ कु० सं० ५।६२ ४ नी० क० २४।१६ ८ कु० सं० ६।९५ विध्नितसमागमसुखो मनसिशयः शतगुणी भवति।

जब कामी जनों के समागम के सुख में विघ्न पड़ जाता है तो काम पहले से सौ गुना हो जाता है।

परस्परकृतः स्नेहः काम इत्यभिधीयते।

स्त्री-पुरुष का जो पारस्परिक स्तेह है उसे काम कहा जाता है।

कामातुराणां न भयं न लज्जा।3

काम से आतूर लोगों को न भय होता है और न लज्जा।

न पूर्वे नाऽपरे जातु कामानामन्तमाण्नुवन्।

न पहले के लोगों ने काम का अन्त पाया है और न बाद के लोगों ने।

## काम-क्रोध--

कामश्र राजन् क्रोधश्र तौ प्रज्ञानं विजुम्पतः।

राजन, काम और क्रोध ये दोनों प्रज्ञा और विवेक को नष्ट कर देते हैं।

कामक्रोधौ हि पुरुपमर्थेभ्यो व्यपकर्पतः।

काम और क्रोघ ये दोनों मनुष्य को अच्छे कामों से अलग करते हैं। कामक्रोबों विनिर्जित्य किमरएयैः करिष्यसि ।'

काम और क्रोध को जीतने के बाद जंगलों में जाकर क्या करोगे ?

काम एप क्रोव एप रजोगुण-समुद्भवः।

यह काम और यह क्रोध दोनों ही रजोगुण से उत्पन्न होते हैं।

१ विक्र० क्र० ३। ५ उद्योग० ३४।६७

२ शाङ्गं० शाइ

६ उद्योगः १२९।२४

3

. ं १९१३ ७ पद्म० सृ० १९१३४७

हरू अपन् केट **भ० गी० ३१३७** 🕟

कामक्रोधौ मद्यतमौ प्रयोक्तव्यौ यथोचितम् । काम और क्रोध ये दोनों अत्यन्त तीखे मद्य (शराव ) हैं, अतः इनका यथोचित प्रयोग करना चाहिए।

#### कामी-

न देशकालौ हि तथार्थधमौँ अवेक्षते कामरितर्मनुष्यः । कामी मनुष्य देश-काल तथा अर्थ एवं धर्म को नहीं देखता। कामान्धो नैव पश्यित ।

कामान्ध व्यक्ति को कुछ नहीं दीखता।

कामी स्वतां पश्यति।"

कामी को सब वातें अपने मन की ही दिखाई देती हैं।

चेष्टाप्रतिरूपिका कामिजनमनोवृत्तिः।

कामी लोगों की मनोवृत्ति चेष्टा के प्रतिरूप होती है।

श्रौचित्यं गण्यति को विशेषकामः।

कौन अत्यधिक कामी उचित की परवाह करता है ?

नाकामी मएडनप्रियः।

कामवासना से रहित मनुष्य शृंगार एवं सजावट का प्रेमी नहीं होता।

## कार्य--

शुक्तैः काष्ठिभवेत् कार्यं लोष्टरिप च पांशुभिः।

सूखे काठ, मिट्टी के लोंदे और धूल से भी काम होता है।

१ शुक्रनीति २४

Y,

२ वा० रा० ४।३३।४४

६ शि० व० ८।१० ७ पंच० १।१६४

३ चा० नीं० ६१८

द वा० रा० ३१३२११**६** 

४ अ० शा० २।२

कार्यार्थं प्रीयते जन ।

सब लोग अपने काम के लिये ही किसो से प्रेम करते हैं।

तस्मात् शास्त्रं प्रमाणं ते कार्याकार्यव्यवस्थितौ ।

(इसलिए) क्या कार्य है और क्या अकार्य है इसके निर्णय में शास्त्र ही तुम्हारे लिए प्रमाण है।

उपायपूर्वं कार्य न दुष्करं स्यात्।

उपायपूर्वक कार्य दुष्कर नहीं होता।

दोषवर्जितानि कार्याणि दुर्लभानि ।'

(सर्त्रया) दोषरहित काम दुर्लम होते हैं।

अनवस्थितकार्यस्य न जने न वने सुखम्।

जिसका काम अनवस्थित होता है-अव्यवस्थित होता है उसको न समाज में सुख मिलता है ओर न वन में।

कोशपूर्वाः समारम्भाः।

किसी भी काम के आरम्भ के लिए कोश होना आवश्यक है।

आप्तकालं कृतं कार्यं राजते (नाथ) नेतरत्।

नाय, जो काम समय पर किया जाता है वही अच्छा होता है, असमय का नहीं।

दुर्लभः कार्यकाले पुरुषसम्रदाय. ।

काम के समय लोगों का मिलना दुलेंम होता है।

१ शान्ति० १३८।४४

५ चा० नी ६ १३।१६

२ भ० गी० १३।२४

६ कौ० अ० राना१

३ चा० सू० २।१

७ योवा० नि० पू० प्रशर

४ चा० सू० २।१३

द सों० नी० १०। द१

नृपति-जनपदानां दुर्लभः कार्यकर्ता।

शासन और जनता दोनों का काम करने वाला दुर्लभ होता है।

क्रयं निधानाद्धि गुणानधीते।

कार्य (अपने ) कारण से ही गुणों को ग्रहण करता है।

नहि कार्यमकार्यं वा सुखं ज्ञातुं कथश्चन।

कौन काम करने योग्य है और कौन काम करने योग्य नहीं है इस बात को ठीक-ठीक जान लेना किसी प्रकार आसान नहीं।

एकचित्रं भवेत् कार्यं द्विधाचित्तं विनश्यति।

जा काम एक चित्त होकर किया जाता है वही होता है। पर जो काम दो चित्त से किया जाता है वह नहीं होता है, बिगड़ जाता है।

हेला स्यात् कार्यनाशाय ।

उपेक्षा करने से काम बिगड़ जाता है।

कार्यश्रंशो हि मूर्खता।

काम या बिगड़ जाना ही मूर्खता है।

### कार्याधी--

कार्यार्थी जीवलोकोऽयं न कश्चित् कस्यचित्प्रियः।

यह जीवलोक केवल अपने कान का प्रेमी है। इसमें कोई किसी का प्रिय नहीं।

मनस्वी कार्यार्थीं गण्यति न दुःखं न च सुलम्।

मनस्वी कार्यकर्ता न दुःख की परवाह करता है, न सुख की।

१ पंच० १।१३२ २ नै० च० प्र चा० नी० शा० सं० १११९

Ę

७ शान्ति० १३८।५१

४ चा० ती० शा० सं० २०५२

द भ० नी० दर

काल-( समय, मृत्यु, यम )

अत्येति रजनी या तु सा न प्रतिनिवर्तते।'

जो रात बीत जाती है वह पुनः नहीं लौटती।

न कालः कालमत्येति न कालः परिहीयते।

न तो काल अधिक होता है और न काल कम होता है।

न कालस्यातिभारोऽस्ति ।

काल के लिए कोई वस्तु अधिक भार नहीं।

न कालस्यास्ति वन्धुत्वम्।

काल किसी का बन्धु नहीं होता।

न कालादुत्तरं किश्चित् कर्म शक्यग्रपासितुम्।

काल की सीमा के वाहर किसी भी काम का करना सम्भव नहीं।

सर्वं काले हि शोभते।

समय पर ही सब कुछ अच्छा लगता है।

दुःखे कालः सुदीर्घो हि सुखे लघुतरः सदा।"

काल दु:ख के समय बहुत बड़ा हो जाता है और सुखके समय बहुत छोटा हो जाता है।

कालवित् कार्यं साधयेत्।

जो काल को पहचानता है वही कार्य सिद्ध करता है।

१ वा० रा० रा१०६।१९

14 वार्व राव ४१२५

२ वा० रा० ४।२५।६

६ योवा० उ० ६७।६१

३ वा० रा० ६।४८।१९

७ योवा० उ० ८०।४३

४ वा० रा० ४।२४।७

द चा० सु० २।१५

कालः कर्ता विकर्ता च सर्वमन्यदकारणम्।

काल ही बनाता है और काल ही बिगाइता है। वनाने एवम् विगा-इने में काल के अतिरिक्त और कुछ कारण नहीं।

कालेन सर्वं लभते मनुष्यः।

मनुष्य समय से सब कुछ प्राप्त करता है।

कालो हि कार्यं प्रति निविद्येषः।

किसी भी कार्य के प्रति काल को कोई अपनापन नहीं रहता।

<mark>अप्रमत्तः प्रमत्तेषु कालो जागर्ति देहिषु ।</mark>

प्रमत्त मनुष्यों में काल अप्रमत्त होकर जागरूक रहता है।

सर्वे कालेन सृज्यन्ते हियन्ते च पुनः पुनः ।

काल से ही सब कुछ बार-बार उत्पन्न होता है और काछ से ही पुनः नष्ट हो जाता है।

कालं प्राप्य महाराज न कश्चिदतिवर्तते।

महाराज, काल के पहुँच जाने पर कोई उसका अतिक्रमण नहीं कर सकता।

भृतानि सस्यप्रतिमानि लोके जातानि जातानि जुनाति काल:।"
सभी प्राणी संसार में सस्य (फसल) के समान होते हैं। वे जब जब
पैदा होते हैं तब तब काल उन्हें काटता रहता है।

अनियतकालाः प्रवृत्तयो विष्लवन्ते ।

समय का नियमित विभाग न करके किये जाने वाले काम अस्त-

१ शान्ति० २२७।७३

२ शान्ति० २५१५

३ शांति० २५१६

४ शांति० २२७।९५

५ अनु० १।५६

६ स्त्री० राप्र

७ सु० सुघा० ३४।१३

प कां मी १० अ०

कालो हि व्यसनप्रसारितकरो गृह्गाति दूरादिप । काल दुर्ग्यसनरूपी हाथों को बड़ाकर दूर से भी लोगों को खींच लेता है।

कालो ह्यय निरवधिविषुता च पृथ्वी।

यह काल अनन्त है और पृथ्वी भो बड़ी लम्बी-चौड़ी है।

नहि काल: प्रतीक्षेत कृतमस्य न वा कृतम्। काल इस वात की प्रतीक्षा नहीं करता कि इस व्यक्ति ने अपना काम पूरा कर लिया या नहीं।

समय एव करोति बलावलम्।

समय ही मनुष्य को दुर्बल एवं सवल बनाता है।

काव्य-

सुकविता यद्यस्ति राज्येन किस्।

यदि अच्छी अच्छी कवितायें पास में हैं तो राज्य से क्या लाभ ?

करोति कीर्तिं प्रीतिश्व साधुकाव्य-निपेवणम् ।

उत्तम काव्यों का पठन-पाठन यश ओर प्रेम दोनों प्रदान करता है।

नानृषि कुरुते काव्यम्।

जा ऋषि न हो अर्थात् ऋषियों के समान क्रान्तदर्शी न हो तो वह काव्य की रचना नहीं कर सकता।

वाक्यं रसात्मकं काव्यम्।

रसात्मक वाक्य काव्य कहा जाता है।

काव्यं सुधा रसज्ञानाम्।'

र सक जनों के लिए काव्य अमृत है।

रमणीयार्थप्रतिपाद्कः शब्दः काव्यम् ।

रमणीय अर्थ का प्रतिपादन करने वाला शब्द काव्य कहा जाता है।

अपूर्वी भाति भारत्याः काव्यामृतफले रसः।

काव्यरूपी अमृत के फल में जो वाणी का रस होता है वह कुछ और ही तरह का होता है, वह सर्वत्र सुलभ नहीं होता।

## कीर्ति--

नष्टकीतिंस्तु नश्यति।

जिसकी कीर्ति नष्ट हो जाती है वह मनुष्य नष्ट हो जाता है।

कीर्तिरक्षणमातिष्ठ कीर्तिहिं परमं वलम् ।

कीर्ति बचाने का यत्न करो क्योंकि कीर्ति बहुत बड़ा बल है।

कोतिर्यस्य स जीवति।

जिसकी कीर्ति है वही जीवित है।

# कुमार्ग-

अनार्यजुष्टेन पथा प्रवृत्तानां शिवं कुतः। "
नीच लोगों के मार्ग से जो चलगे उनका कल्याण कहाँ ?

## कुदेश-

कुदेशमासाद्य कुतोऽर्थसश्चयः।

कुदेश में चले जाने पर अर्थ-संग्रह की क्या आशा ?

१ र० गं० २ ५ आदि० २०३।१० २ र० गं० १।१ ६

७ क० स० नाषापुष

४ आदि० २०३।११

## कुल-

कुलं वृत्तेन रक्ष्यते।

अच्छे आचरण से कुल की रक्षा होती है।

न कुलं वृत्तहीनस्य प्रमाणिमिति मे मितः।

चरित्रहोन व्यक्ति का कुल उसके महत्त्व का कारण नहीं होता, ऐसा मेरा विचार है।

कुलान्यकुलतां यान्ति धर्मस्यातिक्रमेण च।

धर्म का उल्लंघन करने से अच्छे कुल भी बुरे हो जाते हैं।

कुलानि न प्ररोहन्ति यानि हीनानि यत्नतः।

जो कुल प्रयत्नहीन होते हैं वे आगे नहीं बढ़ते।

यथा कुलं तथाऽऽचारः।

मनुष्य का जैसा कुल होता है, वैसा ही उसका आचरण होता है।

त्राचारः कुलमाख्याति ।'

आचरण ही मनुष्य के कुल को बतलाता है।

धनात् कुलं प्रभवति।

धन से कुल आगे बढ़ता है।

# कुपुत्र-

कुपुत्रमासाद्य कुतो जलाञ्जलिः।

जब पुत्र कुपुत्र निकल जाता है तो उससे जलाञ्जलि मिलने की क्या आशा ?

| १ उद्योग० ३४।३९ | ं प्रचा० स्० ६१९० |
|-----------------|-------------------|
| २ उद्योग० ३४।४१ | ६ चा० नी० ३।२     |
| ३ उद्योग० ३६।२४ | . 9               |
| ४ उद्योग० ३६।३१ | ς                 |

अपुत्रता अनुष्याणां श्रेयसे न कुंपुत्रता। अपुत्र होना नहीं अच्छा।

## कुलीन—

क्षीगोऽपि न त्यजित शीलगुगान् कुलीनः' कुलीन व्यक्ति क्षीण हो जाने पर भी अपने शील और गुणों को नहीं छोड़ता है।

#### कुश्ल-

अन्यत्रापि सतीं लक्ष्मीं कुशला अञ्जते सदा। विकास कुशल व्यक्ति दूसरे की भी सम्पत्ति का सदा उपभोग किया करते हैं।

#### कुतध्न—

अकृतज्ञोऽप्रतिकृतो हन्ति सत्त्ववतां मनः। वि यदि कृतव्न व्यक्तियों का प्रतीकार न किया जाय तो सात्त्विक लोगों का मन हतोत्साह हो जाता है।

एतावान् पुरुषस्तात कृतं यस्मिन्न नश्यति। पुरुष इतने से ही पुरुष कहलाता है कि उसके साथ किया हुआ

उपकार नष्ट नहीं होता अर्थात् वह कृतघ्न नहीं होता ।

तान् मृतानिप क्रव्यादाः कुतध्नान्नोपश्चञ्जते । राक्षस भी मरे हुए कृतध्न व्यक्ति का मांस नहीं खाते ।

त्रह्महत्याफलं तस्य यः कृतं नावबुध्यते। जो व्यक्ति किसी के उपकार को नहीं मानता, कृतज्ञ नहीं होता, उसे ब्रह्महत्या का फल होता है।

कृतघ्ने नास्ति निष्कृतिः ।' कृतघ्न व्यक्ति के लिये कोई प्रायश्चित नहीं होता ।

कुतः कुतघ्नस्य यशः कुतः स्थानं कुतः सुखम्। ' कृतघ्न व्यक्ति को यश कहाँ, स्थान कहाँ तथा सुख कहां ?

#### कुतज्ञ—

कृतज्ञेन सदा भाव्यं धर्मकामार्थिसिद्धये। धर्म, काम एव अर्थ की सिद्धि के लिये भनुष्य को सदा कृतज्ञ होना चाहिए।

कृतज्ञ: सर्वलोकेषु पूज्यो भवति सर्वदा । 3 कृतज्ञ पुरुष सब लोकों में सदा पूजित होता है।

#### कृतज्ञत।—

सज्जनैकवसतिः कृतज्ञता । क्रांतज्ञता । क्रांतज्ञता एकमात्र सज्जनों में ही निवास करती है।

#### कुपण-

प्रायेणार्थाः कद्यांणां न सुखाय कदाचन। क्ष्मण लोगों का धन प्रायः उनके लिए सुखकारक नहीं होता। क्ष्मप्रदेकाद्धिलाभेन कृपणो वहु मन्यते। क्ष्मण व्यक्ति आधी कौड़ी के लाभ को भी वहुत बड़ा लाभ समझता है।

कृपणकरगतानां सम्पदां दुर्विपाकः। "
कृपण के हाथ में आये धन की दुर्गति ही होती है।
उपमोक्तुं न जानाति कदापि कृपणो जनः।

कृपण आदमी अपनी सम्पत्ति का कभी भी उपभोग करना नहीं जानता।

१ बांति० १७३।२० २ पु० सु० २१२१।७४ ३ पु० सु० २।२१।७४ ४ किराता० ९३।४१ ्रभा० पु० ११।२३।१५ ६ उ० ७०।७७ ७ द चा० नी० शा० सं० १२७५ कृपग्रस्य धनं याति वह्नि-तस्कर-पार्थिवैः।

क्रुपण का धन आग, चोर तथा शासक के हाथ चला जाता है।

निष्फला क्रुपणे सेवा।

कृपण व्यक्ति की सेवा निष्फल होती है।

कुश ( दुर्वल )

कुशे कस्यास्ति सौहदम्।<sup>3</sup>
कमजार से कौन प्रेम करता है?

कृषि-

कृपि-गोरक्ष-वाणिज्यमिह लोकस्य जीवनम्।\*

कृषि, गोरक्षा और वाणिज्य यही इस संसार में जीवन के साधन हैं।

न नः स समितिं गच्छेद् यश्च नो निर्वपेत् कृपिम् ।"

वह हम लोगों की समिति में न आवे जो कृषि न करता हो। (धृतराष्ट्र के प्रति विदुर की उक्ति)

कृषितो नास्ति दुर्भिक्षम् ।

कृषि की उचित व्यवस्था होने से दुर्भिक्ष (अकाल) नहीं पड़ता।

न श्रीर्न कृषमाण्यस्य।"

जो कृषि नहीं करता उसकी सम्पत्ति नहीं बढ़ती।

तृग्यक्षीगा कृषिभवत्।

जब खेत में से घास निकाल दिया जाता है तो खेती अच्छी होती है।

कृषिर्धन्या कृषिर्मेध्या जन्त्नां जीवनं कृषिः।

कृषि धन्य है, कृषि मेध्य है और कृषि प्राणियों का जीवन है।

१ ६ नी० शा० ४६ २ ७ सु० सु० १३७।१८ ३ पंच० ३।१८ ६ कु० पा० १८९ ४ वन० २०७।२४ ९ कु० पा० ८ १ उद्योग० ३६।३३ स्वयमेव कृपिं त्रजेत्।

खेती स्वयं जाकर करनी चाहिए तथा देख-रेख करनी चाहिए। उसे दूसरों पर नहीं छोड़ना चाहिये।

#### क्रिया-

क्रिया हि द्रव्यं विनयति नेतरत्। र

कोई क्रिया या कोई प्रयोग किसी उचित पात्र को ही विनीत बना सकता है, अपात्र को नहीं।

किया हि वस्तूपहिता प्रसीदति ।3

जब कोई क्रिया किसी उपयुक्त स्थान पर की जाती है तो वह सफल होती है।

नाद्रच्ये विहिता काचित् क्रिया भवति शोभना । अवात्र पर प्रयोग की गई कोई क्रिया अच्छी नहीं होती। क्रियासिद्धिः सत्त्वे भवति महतां नोपकरणे।

## क्रोध-

क्रोधं हित्वा न शोचित ।

क्रोध छोड़ देने पर मनुष्य चिन्तारहित हो जाता है।

## कोधी-

नाकार्यमस्ति कुद्धस्य नावाच्यं विद्यते क्वचित्।'

कोधो व्यक्ति के लिए न कुछ अकार्य है और न कुछ अवाच्य है।

१ चां० नी० शां० सं० ६६४

५ भोक प्र १९१७

२ कौ॰ अ॰ शरा४

3

३ रघु० ३।२९

७ वा० रा० ४।४३।६

४ हि० प्र ४४

नाडकार्यं न च मर्यादां नरः ऋद्धोऽनुपश्यति । क्रुद्ध आदमी न अकार्यं देखता है और न मर्यादा देखता है।

अन्यः: क्षिप्रमायान्ति वाक्दुब्दं क्रोधनं तथा। र जो व्यक्ति दुर्वचन वोलता है और क्रोधी होता है उसके पास शीव्र ही अनर्थं पहुँच जाते हैं।

क्रुध्यन्तमग्रतिक्रुध्यन् द्वयोरेष चिकित्सकः। <sup>3</sup> जो क्रोध करने वाले के ऊपर क्रोध नहीं करता वह उसका और अपना दोनों का कल्याण करता है।

अस्थाने कुप्यतां कुतः परिजनः। \* जो अकारण क्रोध किया करते हैं उनका कौन परिजन हो सकता है ?

### क्लोव-

क्लीवा हि वचनोत्तराः।

वलीव (नपुंसक) वचन से ही उत्तर देते हैं, क्रिया से नहीं।

न क्लीवो वसुधां ग्रुङ्क्ते न क्लीवो धनमञ्जुते । नपुंसक आदमी न पृथ्वी का भोग कर सकता है और न घन का उपयोग कर सकता है।

स्त्रियोऽपि स्त्रैणमवमन्यन्ते । कित्रयाँ भी नपुंसक व्यक्ति का अपमान करती हैं।

## क्लेश-

क्लिक्यत्यन्तरितो जनः।

बोच के लोग क्लेश पाया करते हैं। (केवल मूर्ख और केवल ज्ञानी ही सुखी रहते हैं।)

१ वन ० २९।१८ ५ उद्योग ० १६२।३४ २ उद्योग ० ३८।३४ ६ शान्ति ० १४।१३ ३ वन • २९।९ ७ सो ० नी ० ८।२० ४ सो ० नी ० २६।६ ८ भाग ० ३।७।१७ क्लेशः फलेन हि पुनर्नवतां विधत्ते।

सक्छ हो जाने पर क्लेश मनुष्य में नवीनता ला देता है।

जितक्लेशस्य पौरुपम् 🔧

जो व्यक्ति क्लेशों और कठिनाइयों को जीत लेता है, उसी का पुरुषार्थं सिद्ध होता है।

देशान्तरप्रवासेन जितक्लेशो भवति ।3

विभिन्न देशों में प्रवास करने से मनुष्य क्लेशों एवं कठिनाइयों को जीत लेता है अर्थात् उन्हें सहने का अभ्यासी हो जाता है।

#### चमा-

क्षमायशः क्षमा धर्म क्षमायां निष्ठितं जगत्। \*
क्षमा यश है, क्षमा धर्म है और क्षमा के ऊपर जगत् स्थित है।

अलङ्कारो हि नारीणां क्षमा तु पुरुपस्य वा । नारी हो चाहे पुरुष, क्षमा सबका अलंकार है।

क्षमावतामयं लोकः परञ्चैव क्षमावताम्। । क्षमावान् लोगों के लिए ही यह लोक भी और क्षमावान् लोगों के लिए परलोक भी सुखद होता है।

रलाधनीया यशस्या च लोके प्रभवतां क्षमा । लोक में समर्थ लोगों की क्षमा प्रशंसनीय और कीर्तिकर होती है।

क्षमावान् दुर्लभो लोके सुसमर्थां विशेषतः।

क्षमानान् लोग ससार में दुर्लभ होते हैं और जो अच्छा सामध्यें रखते हुये क्षमानान् हों तो वे और भी दुर्लभ होते हैं।

१ कु० स० ४१८६

२ वा॰ नी० रा१

३ वा० नी० रार

४ वा॰ रा॰ शाइशाइ

५ वा॰ रा॰ शा३३।७

६ आति० ४२।९

७ शान्ति० १११।६८

द देव भाव दार्था३६

क्षमाशस्त्रं करे यस्य दुर्जन किं करिष्यति ।' क्षमारूपी शस्त्र जिसके पास है, दुर्जन उसका क्या कर सकता है ?

क्षमया किं न सिध्यति। विकास समा से क्या नहीं सिद्ध होता?

अन्तर्दुष्टः क्षमायुक्तः सर्वानर्थकरः किल । किल । किल भीतर का दुष्ट हो पर ऊपर से क्षमा का भाव दिखाता हो, तो वह सबसे बड़ा अनर्थकारी होता है।

अर्था अन्यों समी यस्य तस्य नित्यं क्षमा हिता। अर्थं और अनर्थं जिसके लिए बराबर हों, उसके लिये क्षमा नित्य ही हितकर है।

क्षमा शत्रों च मित्रे च यतीनामेव भूषण्म्। मित्र और शत्रु दोनों को क्षमा कर देना मुनियों के लिए ही भूषण है।

## क्षुद्रजन

श्रयं बन्धुरयं नेति गणना लघुचेतसाम् । यह अपना बन्धु है और यह नहीं है, ऐसा विचार क्षुद्र हृदयवाले करते हैं।

अयं निजः परो वेति गणना लघुचेतसाम् ।" यह अपना है या पराया, ऐसा विचार छोटे हृदय के छोग किया करते हैं।

वृहत्सहायः कार्यान्तं क्षोदीयानिप गच्छिति। बहुत छोटा आदमी भी बड़े लोगों की सहायता से अपने काम को पूरा कर डालता है।

१ ५ हि॰ २११९१ २ ६ योवा० उप॰ १८१६१ ३ हितो॰ २११०८ ७ हि॰ १७० ४ उद्योगः ३९१४९ ८ शि॰ व॰ २११०० क्षुधा

वालानां चुद् वलीयसी। । वालकों की भूख बड़ी तेज होती है।

बुग्नुभ्रां जयते यस्तु स स्वर्गं जयते भ्रुवम्। विकास को जीत लेता है, वह स्वर्गं को जीत लेता है।

ज्ञुधा निर्णुद्ति प्रज्ञां धर्मबुद्धि व्यपोहित । भूख प्रज्ञा को विनष्ट कर देती है और धर्मबुद्धि को भी दूर कर देती है।

चुधा परिगतज्ञानो धृतिं त्यजित चैव हि। र भूख से पीड़ित न्यक्ति ज्ञान और धैर्य दोनों को छोड़ देता है।

चुत् स्वादुतां जनयति । भृष अन्न को स्वादिष्ट बना देती है।

चुधातुराणां न रुचिर्न पक्वम्। । भूख से आतुर लोगों को न रुचि का ख्याल होता है और न कच्चे-पक्के का।

# चोभ

प्रायः स्वं महिमानं श्लोभात् प्रतिपद्यते जन्तुः। "
प्रायः किसी कारण मन में श्लोभ होने से ही मनुष्य अपने महत्त्व
को समझता है।

#### खल

खलः सर्पपमात्राणि परचित्रुद्राणि पश्यति । द दुर्जन मनुष्य दूसरों के सरसों के बराबर दोषों को भी देखता है।

क्षास्त • ९०१६१
 स जद्योग • ३४१५०
 स अद्य • ९०१९१
 स अव्य का दा ६११९०
 स चा • रा० शा • ६१४८०

खलः करोतिं दुर्श्वनं नूनं फलति साधुषु ।'
दुर्जन पाप करता है पर उसका फल निश्चय ही साधु पुरुषों को
भोगना पड़ता है।

अकारणावि कृतवैरदारुणादसज्जनात् कस्य भयं न जायते। विना कारण ही वैर करने वाले कूर दुष्टजनों से किसको भय नहीं रहता ?

खलानां चरित्रे खला एव विज्ञाः। ' दुष्टों के चरित्र को दुष्ट ही समझते हैं।

## गतिशीबता

इन्द्र इच्चरतः सखा ।\*

ईश्वर उद्यमी पुरुष का ही मित्र बनता है।

चरन् वै मधु विन्दति।

जो चलता रहता है, वह निश्चय ही (कहीं न कहीं) मधुपा लेता है।

चराति चरतो भगः।

चलने वाले का भाग्य भी चलता रहता है।

गच्छतां गच्छतां क्षेमं दुर्वलोऽत्रावसीदति।

जो लोग चलते रहते हैं, गितशील हैं, उन्हीं का संसार में कल्याण है। जो दुवंल है, और आलसी है, वह दु:ख पाता है।

गच्छुन् पिपीलको याति योजनानां शतान्यपि ।

चलता हुआ चींटा भी चलते-चलते सैंकड़ों योजन चला जाता है।

१ ए बा॰ ७१९४११ २ काद॰ प्र दे ए बा॰ ७१९४१२ ३ ७ शांति० २१०७३८ ४ ए बा॰ ७११४११

# गर्व

स्वचित्त किर्यतो गर्वः कस्य नाम न विद्यते । अपने मन से किरात ( झूठा ) गर्व किसको नहीं होता ?

#### गान

क्तारतं गानम्। र संगीत कलाओं में रत्न है।

# गाईस्थ्य

चतुर्णामाश्रमाणान्तु गाईस्थ्यं श्रेष्टमाश्रमम् । वारों आश्रमों में गाईस्थ्य सबसे श्रेष्ठ आश्रम है।

### गुण

मूले सित हि सिध्यन्ति गुणाः सर्वे फलोदयाः । मनुष्य के अन्दर मौलिक संस्कार होने पर ही उसके गुण सिद्ध एवं फलप्रद होते हैं।

शत्रोरिप गुणा प्राह्माः।

श्रृके भी गुणों को ग्रहण करना चाहिए।

नात्यन्तं गुणवत् किश्चित्र चाप्यत्यन्तनिर्गुणम् ।

न तो कोई वस्तु अत्यन्त गुणशाली होती है और न तो अत्यन्त गुणहीन ह. होती है।

१ पंच० ४।९६

१ त्रा॰ रा० ४।६४।२४

?

२ विराट्० ४१।१४

३ वा॰ रा॰ २।१०६।२२

३ शांति० ७।४०

पदं हि सर्वत्र गुर्णैनिधीयते ।

गुणों के कारण मनुष्य सब जगह पहुँच सकता है।

एको हि दोपो गुणसन्निपात निमज्जतीन्दोः किरणे विवाद्भः। विज्ञा वहुत गुण होते हैं, वहाँ एक दोष चन्द्रमा की किरणों में कलंक के समान छिप जाता है।

प्रायेण सामग्र्यविधौ गुणानां पराङ्गुली विश्वसृजः प्रवृत्तिः । अ समस्त गुणों को एक व्यक्ति में रखने की प्रवृत्ति प्रायः विधाता की नहीं होती ।

प्रायः प्रत्ययमाधत्ते स्वगुरोष्वृत्तमाद्रः। <sup>४</sup>

श्रेष्ठ पुरुषों द्वारा आदर पाने पर मनुष्य को अपने गुणों पर विश्वास होता है।

वसन्ति हि प्रेम्गि गुणा न वस्तुनि।" गुण प्रेम में रहते हैं वस्तुओं में नहीं।

शरीरं क्षणविध्वंसि कल्पान्तस्थायिनो गुणाः।

शरीर एक क्षण में नष्ट हो जाता है पर गुण कल्पान्त तक स्थायी रहते हैं।

गुरुतां नयन्ति हि गुणा न संहतिः।"

गुक्ता गुणों से प्राप्त होती है, संघ से नहीं।

गुणा पूजास्थानं गुणिषु न च तिङ्गं न च वयः।

गृणियों की पूजा के कारण उनके गुण होते हैं, उनके बाहरी वेष और वय नहीं।

गुग खल्व नुरागस्य कारगं न वलात्कारः। '
गुण अनुराग का कारण होता है, बलात्कार नहीं।

गुगाधर्मविहीनो यो निष्फलं तस्य जीवितम्। जो मनुष्य गुण और धर्म दोनों से विहीन हो, उसका जीवन निष्फल है, बेकार है।

गुर्णेषु क्रियतां यत्नः किमाटोपैं प्रयोजनम् ।3

गुणवान् बनने का प्रयत्न कीजिये । केवल आडम्बरों से क्या होगा ?

गुणैंरुतुङ्गतां याति नोच्चैरासनसंस्थितः।

गुणों के कारण मनुष्य ऊँचा होता है, ऊँचे आसन पर बैठने से नहीं।

गुणाः सर्वत्र पूज्यन्ते पितृवंशो निरर्थकः।"

गुणों की ही सर्वत्र पूजा होती है। पिता का वंश तो निरर्थक ही होता है।

गुणाः सर्वत्र पूज्यन्ते दूरेऽपि वसतां सताम् । दूर रहने वाले सज्जनों के भी गुणों की सर्वत्र पूजा होती है।

नैकत्र सर्वो गुणसनिपातः।

समस्त गुण एक जगह नहीं होते। गुर्ग पृच्छस्य मा रूपम्।

गुण पूछिये, रूप मत पूछिये।

१ मृ० १।३२ १ चा० नी० शा० सं० ३४४ २ मृ० १।३२ ६ ३ चा० नी॰ शा• सं॰ ३४० ७ ४ चा० नी० शा• सं॰ ३४० ८ चा० नी० शा० सं० ३४७ गुगा गुगाज्ञपु गुगा भवन्ति।'

मनुष्य के गुणों का गुणीजनों में ही आदर होता है।

गुणो भृषयते रूपम्।

गुण रूप को सुशोभित करता है।

गुणानामज्ञाता प्रचुरधनदाताऽपि न मुदे।

गुणों का आदर न करने वाला व्यक्ति यदि प्रचुर मात्रा में भी धन दे तब भी वह आनन्ददायी नहीं होता।

एको गुणः खलु निहन्ति समस्तदोषान्।

मनुष्य का कोई एक ही गुण उसके समस्त दोषों को दूर कर

## गुणी, गुणवान

जीवितं गुणिनः क्लाघ्यं जीवन्नपि मृतोऽगुणी।

गुणवान् पुरुष का जीवन श्लाघनीय होता है। गुणहीन व्यक्ति तो जीता हुआ भी मृतकतुल्य है।

यस्य कस्य प्रस्तोऽपि गुगावान् पूज्यते नरः। ध

जिस किसी कुल में भी उत्पन्न पुरुष यदि गुणवान् हो, तो वह मान-नीय होता है।

गुणी गुणं वेत्ति न वेत्ति निर्गुणः। । गुणी मनुष्य गुण को समझता है, गुणहीन नहीं।

१ चा० नी० शा० सं० ३४६

५ मार्क ० २१।१०

२ चा० नी० शा० सं० ३५१

६ हि० प्र० २४

३ चा० नी० शा० सं० १४३३

७ सु० र०

४ चा० नी० शा० सं० ९६९

कि कुलेन विशालेन गुगावान् पूज्यते जनः। विशाल कुल होने से क्या ? जो मनुष्य गुणवान् होता है उसी की पूजा होती है।

गुगावज्जनसंसर्गाद् याति स्वल्पोऽपि गौरवम् । र छोटा आदमी भी गुणी लोगों के सम्पर्क से गौरव को प्राप्त कर लेता है।

गुणिनि गुणज्ञो रमते नाऽगुणशीलस्य गुणिनि परितोषः। अ जो व्यक्ति गुणज्ञ होता है, वह गुणी जनों से आनन्दित होता है पर जो गुणज्ञ नहीं है, उसे गुणी जनों से प्रसन्नता नहीं होती।

निर्गुणो यो हि दुर्बुद्धिरात्मन सोऽरिरुच्यते। गुणहीन मनुष्य यदि दुर्बुद्धि भी हो जाय, तो वह अपना शत्रु हो जाता है।

प्राकाश्यं स्वगु शोदयेन गु शिनो गच्छुन्ति किं जन्मना। गुणी व्यक्ति अपने गुणों के कारण समाज में प्रकाशित होते हैं और चमकते हैं, केवल जन्म से क्या होता है ?

नमन्ति गुणिनो जनाः । प्राप्ति होते हैं।

सर्वामिमतदानेन पूजनीया गुणान्विताः। "
गुणी लोगों का, उन्हें सभी अभीष्ट वस्तु देकर, सम्मान करना
चाहिए।

गुणी च गुणरागी च विरतः सरतो जनः । '

गुणो भी हो, गुणानुरागी भी हो तथा सरल स्वभाव का भी हो. ऐसा व्यक्ति बहुत दुर्लभ होता है।

१ चा० नी० शा० १४२८ । चा० नी० शा० सं० २ ६ ; ३ स० प० मा० ग० २२ ७; ४ पंच० ११९४ = चा० नी० शा० सं० २६८

#### गुरु—

तीर्थानां गुरवस्तीर्थम् ।

गुरु त यों के भी तीय होते हैं।

गुरुमभ्यर्च्य वर्द्धन्ते आयुषा यशसा श्रिया ।

गुरु की पूजा करने से मनुष्य की आयु, यश एवं समृद्धि की सब प्रकार से वृद्धि हो जाती है।

न विना गुरुसम्बन्धं ज्ञानस्याधिगमः स्मृतः। । गुरु के सम्बन्ध के विना ज्ञान की प्राप्ति नहीं होती।

ब्र्युः स्निग्धस्य शिष्यस्य गुरवो गुह्यमप्युत ।

स्नेहपात्र शिष्य को गुरुजन, गोपनीय ज्ञान को भी बतला देते हैं।

त्राज्ञा गुरुणां ह्यविचारणीया ।"

गुरुओं की आज्ञा अविचारणीय होतो है।

गुरुशुश्रूषया ज्ञानम्।'

गुरु की शुश्रुषा करने से ज्ञान प्राप्त होता है।

गुरवो बहवः सन्ति शिष्यवित्तापहारकाः।"

शिष्यों के धन का अपहरण करनेवाले गुरु बहुत होते हैं (पर ज्ञान देने वाले बहुत कम)।

#### गृह--

गृहस्थस्थ परं क्षेत्रं गृहमेधिन् गृहा इमे ।

गृहमेधिन् ? ये घर गृहस्थों के लिए सर्वोत्तम कर्मक्षेत्र हैं। कश्यप ऋषि के प्रति अदिति की उक्ति )।

१ अनु० १६२।४८

५ रवु० १४।४६

२ अनु० १६२।४५

द वि० नी० ३६।५२

३ २३६१२२

७ स० पद्य ०

४ भा० पु० शशान

द भाग० दा१६।११

## गृह्णाति पुरुषं यस्मात् गृहं तेन प्रकीतिंतम् ।

गृह मनुष्य को पकड़ कर रखता है, छोड़ता नहीं है। इसलिए वह घर कहलाता है।

कलहान्तानि हम्यीणि ।" कलह से घरों का अन्त हो जाता है।

#### गृहस्थ—

दम्पत्योः समशीलत्वं धर्मः स्याद् गृहमेधिनः ।

दम्पति अर्थात् पति-पत्नी का समान शील-स्वभाव होना गृहस्थ आश्रम का धर्म है।

गृहस्थानां विशुद्धानां धर्मस्य निचयो महान्। र जो विशुद्ध अर्थात् सब प्रकार से निर्दोष गृहस्थ हैं, वे धर्म के महान् निधि हैं।

प्रवृत्तिलक्षणो धर्मो गृहस्थेषु विधीयते।

गृहस्थों के लिए प्रवृत्तिपरक धर्म का विधान किया जाता है, निवृत्तिपरक धर्म का नहीं।

गृहस्थस्त्वेप सर्वेषां धर्माणां मृलग्रुच्यते । प्याप्तिक्षा यह गृहस्थ सब धर्मों का मूल कहा जाता है ।

गृहस्थ एव यजते गृहस्थस्तप्यते तपः।"
गृहस्य ही यज्ञ करता है और गृहस्थ ही तप करता है।

गृहस्थधर्मो नागेन्द्र सर्वभूतिहतैषिता।

नागेन्द्र, समस्त प्राणियों के हित की कामना करना यही गृहस्थ का धर्म है।

१ दे० भा० १११४।५३ ५ अनु० १४१।७६ २ पंच० ४।७२ ६ शांति० २३४ ६ ३ अनु० १४१।४३ ७ शांति० २६९।७ ४ अनु० १४१।७० द शांति० ३४७।७

## गृहस्थ उच्यते श्रेष्टः स त्रीनेतान् विभित्ते हि ।

गृहस्याश्रमी सबसे श्रेष्ठ माना जाता है क्योंकि वह इन तीनों ( ब्रह्मचारी, वानप्रस्थी एवं संन्यासी ) का भरण-पोषण करता है।

स कि गृहस्थो यस्य नास्ति सत्कलत्रसम्पत्तिः।

वह कैसा गृहस्य है, जिसके पास उत्तम कलत्ररूपी सम्पत्ति न हो।

#### गृहस्थाश्रम-

जितेन्द्रियस्याः मरतेर्बुधस्य गृहश्रमः किन्तु करोत्यवद्यम्।

जो विद्वान् जितेन्द्रिय हो और आत्मज्ञानी हो, उसके लिए गृहस्था-श्रम क्या हानि या बुराई कर सकता है ?

गृहस्थाश्रमः कार्यक्षेत्रं यस्मिन्नहि कर्माएयुत्सीदन्ति यद्यं काम-करएड एव त्रावसथ: ।

गृहस्थाश्रम वह कमंक्षेत्र है, जिसमें कमें कभी समाप्त नहीं होते। क्योंकि यह आश्रम कामनाओं का पिटारा होता है।

## गृहिणी—

न गृहं गृहमित्याहुः गृहिशी गृहग्रुच्यते।"

गृह को गृह नहीं कहा जाता, गृहिणी को ही गृह कहा जाता है।

वृक्षमूलेऽपि द्यिता यदि तिष्ठति तद् गृहम्।

यदि वृक्ष के नीचे भी अपनी प्रियतमा हो, तो वही गृह है। कुगेहिनीं प्राप्य गृहे कुतः सुरसम् । कुर् कुर्व देव देवा । बाल्य

दुष्ट गृहिणी को पाकर घर में सुख कहाँ ?

४ शांति **भारति ह**िन १ मन्० ६१८९ २ सो० नी० २७।१३ ३ भाग० ४।१।१७

४ भाग० पा१४।४

# गो--

सां वर्धतां महते सौमगाय।

देश के महान सौभाग्य के लिये वह (गौ) बढती रहे।

मिष्टाशा गोमता जिता।

जिसके पास गाय होती है, उसकी मधुर पदार्थों को खाने की इच्छा पूरी होती है।

गोधनं राष्ट्रवर्धनम्।

गोधन राष्ट्र को बढ़ाने वाला होता है।

गोषु यज्ञाः प्रतिष्ठिताः । \*

यज्ञ गौओं के ऊपर ही प्रतिष्ठित है।

अनं हि परमं गावः।"

गायें सबसे बड़ी धन-सम्पत्ति है।

गावो यत्र ततः सुखम्।

जहाँ गायें हैं, वहाँ सुख है।

नागुः सम्पन्नमञ्नाति।"

जिसके पास गौ नहीं, वह सम्पूर्णरूप से उत्तम भोजन नहीं कर सकता।

विना गोरसं को रसो भोजनानाम्।

विना गोरस के भोजन का रस कैसा ?

१ अथर्व ९।१०।५

५ अनु० ७८।७

२ उद्योग० ३४।४७

६ चा० नी० शा० सं० १४८९

३ विराट्० ३३।९

७ सु० सु० १३७११ =

४ अनु० ७८।८

~

मातरः सर्वभृतानां गावः सर्वसुखप्रदाः।' गौएँ सब प्राणियों की माता तथा सबको सुखप्रद होती है।

#### चञ्चल-

पारिप्लवमतेनित्यमध्युवो मित्रसंग्रहः।

चञ्चल बुद्धि वाले पुरुष के लिए मित्रों का संग्रह अनिश्चित है।

त्रात्मनश्रञ्जलो नास्ति कुतोऽन्येषां मविष्यति ।

चञ्चल मनुष्य अपना ही (हितकारी) नहीं हो सकता, तो दूसरों का कहाँ से होगा ?

न चलचित्तस्य कार्यावाप्तिः।

चञ्चल चित्तवाले पुरुष के काम नहीं बनते।

### चतुर—

त्राकारेगाँव चतुरास्तर्कयन्ति परेङ्गितम्।

चतुर व्यक्ति आकार से ही दूसरों का अभिप्राय समझ लेते हैं।

अन्यत्रापि सतीं लक्ष्मीं कुशला भुञ्जते सदा।

कुशल पुरुष दूसरों के घर की भी लक्ष्मी का उपभोग किया करते हैं।

### चतुरता--

या लोकद्वयसाधनी चतुरता सा चातुरी चातुरी।"

जो लोक और परलोक दोनों का साधन करे वही चातुरी चातुरी है।

१ अनुशा० ६९।७

२ उद्योग० ३६१३९

३ शांति १३८१४९ ७ गु० र० १०,

४ चा० सू० रा११

## चरित्र-

ऋजुकर्म सत्यं सुचरितम् ।

ऋजुता और सत्य यह दोनों ही अच्छे चरित्र के लक्षण हैं। मानं न लभते सत्सु भिन्नचारित्रदर्शनः। व

चरित्र और दृष्टिकोण से दूषित हो जाने पर मनुष्य को सज्जनों के बीच सम्मान नहीं मिलता।

चारित्रमेव व्याख्याति शुचिं वा यदि वाऽशुचिम्।

मनुष्य भुचि है अथवा अभुचि, इसे उसका चरित्र ही बतलाता है।

चित्त-

मैत्रीकरुणाग्रुदितोपेक्षाणां सुखदुःखपुण्यापुण्यविषयाणां भावना-तश्चित्तप्रसादनम् । ४

सुखी, दुःखी, पुण्यवान् तथा अपुण्यवान् (पापात्मा) प्राणियों के प्रति क्रमशः मेत्री, करुणा, मुदिता तथा उपेक्षा की भावना करने से चित्त प्रसन्न होता है, निर्मेल होता है।

चित्तमेव नरो नाऽन्यत्।"

मनुष्य चित्त ही है और कुछ नहीं।

चित्तमेव हि संसारो रागादिक्लेशदूषितम् '

राग आदि क्लेश से दूषित यह चित्त ही संसार है।

चित्तायत्तमिदं सर्वं जगत् स्थिरचरात्मकम्।

यह सारा स्थावर एवं जंगम जगत् चित्त के अधीन है।

१ ते० ३, ३, ७, १० २ वा० रा० २।११०।३ ३ वा० रा० २।११०।४ ४ पा० यो० १।३३

४ योवा० उप० ४।२० ६ ६ योवा० उ० ८४ ३६ ७ योवा० उ० ९८५

# प्रसन्नचेतसो ह्याशु बुद्धिः पर्यवतिष्ठति ।

जिसका चित्त प्रसन्न होता है, उसकी बुद्धि शोघ्न ही स्थिर हो जाता है।

## विचित्ररूपाः खलु चित्तवृत्तयः।

चित्त की वृत्तियाँ विचित्र प्रकार की होती है।

# विमलं कलुपीभवच्च चेतः कथयत्येव हितैषिणं रिपुं वा ।3

चित्त जब प्रसन्न होता है तो हितेषी को, औप कलुषित होता है तो शत्रु को स्वयं ही बतला देता है।

# चित्तनदी नाम उभयतोवाहिनी, वहति पापाय च वहति पुरुषाय च।<sup>इ</sup>

यह चित्त एक नदी है, जो दोनों ओर बहती है—पाप की ओर भी और पुण्य की ओर भी।

# चित्तं कारणमर्थानां तस्मिन् सति जगःत्रयम्।"

चित्त ही समस्त अर्थों का कारण है। उसके रहने पर ही तीनों जगत् विद्यमान रहते हैं।

# स्वस्थे चित्ते बुद्धयः संस्फुरन्ति ।

जब चित स्वस्थ रहता है, तो तरह-तरह की वुद्धि स्फुरित होती है।

#### विषमश्चित्तनिग्रहः।"

### चित्त को वश में कर लेना बहुत कठिन होता है।

१ भ० गी० २ ६५

प्र योवा० वै० १६।२५

२ किराता० १।३७

É

३ किराता० १३।६

७ योवा० वै० १६१२४

## चित्र--

त्रालेख्यं हि खलु मृकस्य सुविशदसुपदेशो विधरस्यापि नियतं ज्ञानसाधनमिति ।

चित्र निश्चितरूप से मूकों के लिए भी उत्तम उपदेशप्रद तथा विधरों के लिए भी ज्ञान का साधन होता है।

# कलानां प्रवरं चित्रं धर्मकामार्थमोक्षदम् ।

चित्रकला सभी कलाओं में श्रेष्ठ होती है तथा इससे धर्म, काम, अर्थ एवं मोक्ष को प्राप्ति होती है।

### चिन्ता--

चिन्ता बहुतरी तृशात्।

चिन्ता तृण से भी बहुत अधिक होती है।

यश्चिन्ताख्यो ज्वरः पुंसामौपधैनैंव शाम्यति ।

मनुष्यों का जो चिन्तानामक ज्वर है, वह औषधों से शान्त नहीं होता।

चिन्ताज्वरो मनुष्याणां चुधां निद्रां बलं हरेत्।

चिन्तारूपी ज्वर मनुष्यों की भूख, निद्रा एवं बल इन सबको हर लेता है।

# चिन्तासमं नास्ति शरीरशोषणम्।

चिन्ता के समान शरीर को सुखाने वाली अन्य कोई वस्नु नहीं।

चिता दहति निर्जीवं चिन्ता दहति जीवितम्।"

चिता निर्जीव को जलाती है पर चिन्ता सजीव को जलाती है।

१ सा० सु० चतुर्थ उपाधिवितरणोहसवांकः ५ स्क० का० १।६९

२ वि० घ० पु० ३।४५।४८ ९ चा० नी० शा० सं० १४०६

३ वन० ३१।६० ७ चा० नी० शा० सं० १४६२

४ स्क० का० १।४७।११

चिन्ता जरा मनुष्यागाम्।'

चिन्ता मनुष्यों के लिए बुढ़ापा है।

वर्धिता वर्धते चिन्ता।

चिन्ता बढ़ाने से बढ़तो है।

का चिन्ता मम जीवने यदि हरिविंश्वम्भरो गीयते ।

यदि मेरे जोवन में विश्वपालक हरि का गुणगान हो रहा है, तो फिर चिन्ता किस बात की ?

#### चिन्तन--

मधुरं कडुतामेति कडुभावेन चिन्तितम्।

यदि कटु भाव से चिन्तन किया जाता है, तो मधुर भी कटु हो जाता है।

मित्रवुद्धचा द्विषन्मित्रं रिपुवुद्धचा रिपुः सुहृत्।"

मित्र बुद्धि रखने से शत्र भी मित्र हो जाता है और शत्रुबुद्धि रखने से मित्र भी शत्रु हो जाता है।

अमृतत्वं विषं याति सदैवाऽमृतवेदनात् । '

सदा अमृत की भावना करते रहने से विष भी अमृत हो जाता है। यिच्चिन्तितं तदिह दूरतरं प्रयाति, यच्चेतसाऽपि न कृतं तदि-हाभ्युपैति।

जो बात सोचता हूँ, वह बहुत दूर चली जाती है और जो बात मन में कभी आयी भी नहीं, वह पहुंच जाती है।

9

४ योवा० उप० ६०।२८

7

६ योना० उप० ६०।१७

3

P

४ योवा० उप० ६०।२७

याद्दिगच्छेच्च भवितुं ताद्दग् भवति पूरुषः। । मनुष्य जैसा होना चाहे, वैसा हो जाता है।

## छ्लकपट--

कुहकचिकतो लोकः सत्येऽप्यपायमवेश्यते ।

जो व्यक्ति लोगों के छल-कपटपूर्ण व्यवहारों से आतंकित रहते हैं, वे सच्चाई में भी दोष की आशंका करते हैं।

## जगत्-

यथासंवेदनं जगत्।

मनुष्य की जैसी संवेदना होती है, उसके लिए जगत् भी वैसा ही प्रतीत होता है।

सर्वमावर्त्यते जगत्।

सारा जगत् बराबर बदलता रहता है।

#### जनरव--

असाधुः साधुर्वा हरति महिमानं जनरवः।

लोकापवाद झूठा हो या सच, मनुष्य के महत्त्व को नष्ट कर देता है।

#### जन्म-

धिग् तस्य जन्म यो लोके पित्रा विज्ञायते नरः।

उस मनुष्य के जन्म को धिक्कार है, जो पिता के कारण विख्यात होता है।

१ ४ योवा० वै० २८।३५ २ हितो० ४।१०४ ५ ३ योवा० उ० ६०।२९ ६ यार्क० २०।१० नरस्य बह्वपत्यस्य धिग् जन्मैश्वर्यवर्जितम्।

बहुत सन्तित वाले व्यक्ति के ऐश्वर्यराहत जन्म को धिक्कार है।

जातस्य हि ध्रुवं मृत्युर्धुवं जन्म मृतस्य च।

जो जन्म लेता है, उसकी मृत्यु सुनिश्चित है तथा जो मरता है, उसका जन्म सुनिश्चित है।

स जातो येन जातेन याति वंशः सम्रन्नतिम्।

उसी का जन्म सार्थंक है, जिसके जन्म लेने से वंश की उन्नितः होती है।

धिग् जन्म यत्नरहितम् ।<sup>४</sup>

प्रयत्न रहित जन्म को धिक्कार है।

थिग् जन्म सुखवर्जितम्।

सुखर्वीजत जन्म को धिक्कार है।

थिग् जन्माचाररहितम्।

आचाररहित जन्म को धिक्कार है।

धिग् जन्म ज्ञानविजतम्।"

ज्ञानरहित जन्म को धिवकार है।

थिग् जन्म बन्धुरहितम्।

बम्धु-बान्धवरहित जन्म को धिक्कार है।

धिग् जन्म ख्यातिवर्जितम्।

ख्यातिरहित जन्म को धिक्कार है।

| १ स्क० वै० २०१९-१० | ६ स्क० वै० २०१९-१० |
|--------------------|--------------------|
| २ भ० नी० २।२७      | 9 ,, ,,            |
| ३ हि० प्र० १४      | <b>5</b> ,, ,      |
| ४ स्क० वै० २०।९-१० | 8 " "              |
| X 11 11            |                    |

# जन्मभूमि-

माताः भृमिः षुत्रोऽहं पृथिव्याः।

जन्मभूमि हमारी माता है और हम जन्मभूमि के पुत्र हैं। जननी जन्मभूमिश्र स्वर्गीद्पि गरीयसी।

जजनो और जन्मभूमि स्वर्ग से भी बढ़कर श्रेष्ठ होती हैं।

#### जाकरूक-

यो जागार तमृचः कामयन्ते, यो जागार तम्र सामानि यन्ति।

जो जागरणशील है, उसी को ऋचाएँ चाहती हैं और जो जागरण-शील है, उसी के पास साम के मन्त्र जाते हैं।

भृत्यै जागरणम् अभृत्यै स्वपनम् ।

जागरण उन्नितिकारक है और निद्रा अवनितिकारक है।

पुरतः कुच्छ्रकालस्य धीमान् जागितं पूरुषः।

नास्ति जागरतो भयम्। ' जागते रहने वाले को भय नहीं होता।

### जाति-

त्राचार्यशिष्टा या जातिः सा नित्या साऽजराऽमरा ।°

आचार्य के शिक्षणद्वारा जो जाति बनती है, वही नित्य अजर एवं अमर होती है।

१ अथर्व० १२ १।१२

५ आदि० २३१।१

7

६ चा० नी० ३१११

३ ऋग्० ५।४४।१४

७ शांति १०८।२२

४ यजु० ३०।१७

IN ONCORP STREET REFIN

जातिमात्रेग किं कश्चिद् हन्यते पूज्यते ऽथवा।

केवल जाति से न कोई अपमानित होता है, न सम्मानित होता है। जातौ जातौ नवाचाराः।

जाति-जाति में नये-नये आचार हैं।

#### जामाता--

जामाता दशमो ग्रहः। 3 जामाता दसवाँ ग्रह ह ता है।

# जाया (स्री)—

सोऽकामयत । जाया में स्पाद्थ प्रजायेय । उसने चाहा कि मुझे स्त्री हो ताकि मैं पूर्ण होऊँ।

अर्द्धो ह वा एष आत्मनो यज्जाया। तस्माद् यावज्जायां न विन्दते नैव तावत् प्रजायते, असर्वो हि तावद् भवति।

जो जाया (स्त्री) है, वह आत्मा का अर्धभाग है। इसलिए मनुष्य को जबतक परनी नहीं होती, तबतक वह पूर्ण नहीं होता। तबतक अपूर्ण ही रहता है।

जायायास्तद्धि जायात्वं यदस्यां जायते पुनः ।

जाया को इसलिए जाया कहा जाता है कि, पति (पुत्र के रूप में) उसमें पुनः जन्म लेता है।

# देखिये—स्त्री

१ हितो० १।५८ े ४:वृ० उ० १।४।१७ २ चा० नी० शा० सं० १०९७ ५ श० ब्रा० ५।२।१।१० ३ स० प० म० ६ ६ मनु० ९।८

## जितेन्द्रिय -

न स पापः कुतोऽनथेँयु ज्यतं विजितेन्द्रियः। जितेन्द्रिय पुरुष पाप ही नहीं करता, तो उसके पास अनर्थ कैसे आ सकते हैं?

दान्तः शमपरः शक्वत् परिक्लेशं न विन्दति । विन्दिते । को सदा जितेन्द्रिय एवं शान्त रहता है, उसे क्लेश नहीं होता ।

व्यसनैंर्न तु संयोगं प्राप्नोति विजितेन्द्रियः। विजितेन्द्रियः । विजितेन्द्रियः पुरुष व्यसनों के सम्वर्क में नहीं जाता।

सुर्खं दान्तः प्रस्विपिति सुर्खं च प्रतिबुध्यते । विकारित सुर्खं से सोता है और सुखं से जागता है।

जितात्मा सर्वार्थैः संयुज्यते ।

जो मनुष्य अपने पर विजय प्राप्त कर लेता है, वह सब कुछ प्राप्त कर लेता है।

न जितेन्द्रियाणां विषयभयम्।

जितेन्द्रियो को विषय का भय नहीं होता।

यत्रैव निवसेद् दान्तस्तद्रएयं स चाश्रमः।"

जितेन्द्रिय पुरुष जहाँ भी रहे, वही उसके लिए अरथ्य है और वही आश्रम है।

१ वन० २११।२२

५ चा० सू० १।१०

२ वन० २५९।२३

६ ची० सू० ४।३०

३ वन० २५९ २५

19

४ शांति० १६०।१२

### दान्तस्य किमरएयेन ?

जितेन्द्रिय को अरण्य से क्या काम ?

कः शूरो विजितेन्द्रियः ।

शूर कौन है ? जो जितेन्द्रिय हो।

गृहेऽपि पञ्चेन्द्रियनिग्रहस्तपः।

पाँचों इन्द्रियों का निग्रह यदि घर में ही हो सके, तो वह भी तप है।

## जिह्ना-

जिह्वायत्तौ वृद्धिविनाशौ।

मनुष्य का विकास और विनाश जीभ के ही अधीन है।

विपामृतयोराकरो जिह्वा ।

जीभ विष और अमृत दोनों का आकर हैं - खजाना है।

जीव ( प्राग्गी, जीवात्मा )-

सस्यमिव मर्त्यः पच्यते सस्यमिवाजायते पुनः ।

मनुष्य शस्य (फसल) की तरह पकता है, कटता है और फिर पैदा होता है।

अज्ञो जन्तुरनीशोऽयमात्म<mark>नः सुख</mark>-दुःखयोः।"

जीव अपने सुख और दुःख के विषय में न तो कुछ जानता है न

गृहीत्वा जायते जन्तुर्दुःखानि च सुखानि च ।' मनुष्य दुःख और सुख को लेकर जन्म लेता है।

१

X,

₹ .

६ क० उ० शाशा६

३ चा० रा० शा० ४।४२

७ वन० ३०।२८

४ चा० सू० ६१७०

द शांति० १५३**।३७** 

स्वयं कृतानि कर्माणि जातो जन्तः प्रपद्यते ।

मनुष्य जन्म लेकर अपने पहले के किए हुए कमों के अधीन रहता है।

भ्रान्तिबद्धो भवेज्जीवो भ्रान्तिमुक्तः सदाशिवः।

अज्ञान से बद्ध मनुष्य जीव कहलाता है और अज्ञान से मुक्त मनुष्य शिव हो जाता है।

सर्वाणि भूतानि सुखे रमन्ते सर्वाणि दुःखस्य भृशं तपन्ते। सभी प्राणी सुख में आनन्द का अनुभव करते हैं और दुःख से बहुत पीड़ित होते हैं।

एकः प्रजायते जन्तुरेक एव प्रलीयते।

मनुष्य अकेला ही जन्म लेशा है और अकेला ही परलोक जाता है।

जीवो जीवस्य जीवनम्।

जीव ही जीव के जीवन का साधन है।

जीवन-जीवित-

अपि सर्वं जीवितमल्पमेव।

सारा जीवन भी ( अनन्तकाल की तुलना में ) थोड़ा ही है।

एति जीवन्तमानन्दो नरो वर्षशताद्पि।

यदि मनुष्य जीता रहता है, तो सौ वर्ष के बाद भी उसे आनन्द प्राप्ति का अवसर प्राप्त होता है।

जीवन् भद्राणि पश्यति।

मनुष्य जीता रहता है, तो बहुत सी भलाइयाँ देखता है।

१ शांति०, १९८।३०

11

२ ज्ञा० सं ४९

६ क० उ० शाशार६

3

७ वा० रा० शा३४१६

४ म० स्मृ० ४।२४०

**५ विराट्० ३५।४२** 

- जीवेच्च यद्पध्वस्तस्तच्छुद्धं मर्गं भवेत्। । पराभूत एवं तिरस्कृत होकर जो जीना है, वह शुद्ध मरण है।
- नात्मच्छुन्देन भूतानां जीवितं मर्गं तथा। प्राणियों का जीवन अथवा मरण बुक्त भी अपनी इच्छानुसार नहीं होता।
- मुहूर्तं ज्वालितं श्रेयो न च धूमायितं चिरम्। विद्या । यदि मनुष्य का जीवन थोड़ी देर के लिए भी तेजस्वितापूणं हो, तो वह अच्छा परन्तु यदि बहुत दिनों तक भी धूएँ की तरह निस्तेज हो, तो ऐसा जीवन व्यतीत करना ठीक नहीं।
- मनश्रज्जविहीनस्य कीदशं जीवितं भवेत्।

जिसके न मन हो, न नेत्र हो—अर्थात् न भीतरी दृष्टि हो और न बाहरी—उसका जीवन भला कंसा हो सकता है ?

- जीवितं मरणात् श्रेयो जीवन् धर्ममवाष्नुयात् । मरण से जीना उत्तम है क्योंकि मनुष्य जीवित रहता है, तो धर्म आचरण करता है।
- द्रव्याणि सन्तितिश्चैव सर्वं भवति जीवतः ।' मनुष्य जब जीवित रहता है, तो धन-सम्यत्ति एवं सन्तान आदि सब कुछ प्राप्त होता है।
- जीवन् पुरायमवाप्नोति पुरुषो भद्रमञ्जुते।

जीता हुआ आदमी पुण्य भी करता है और उसकी भलाई भी होती है।

जीविताशा चलीयसी। जीने की आशा बड़ी बलवती होती है।

यस्मिन् जीवति जीवन्ति बहवः स तु जीवति।

जिसके जीने से बहुत लोगों को जीवन प्राप्त हो, उसी का जीवन सफल है।

सर्वं जीवद्भिराप्यते ।

आदमी जीवित रहता है, तो सब कुछ पाता है।

स जीवति गुणा यस्य धर्मी यस्य स जीवति।

जिस मनूष्य में गुण और धर्म दोनों हों, उसी का जीवन जीवन है।

जीवन्नरो मद्रशतानि भुङ्कते। भ मनुष्य जीता है, तो सैकड़ों सुख भोगता है।

## जीविका-

अञ्जसा येन वर्तेत तदेवास्य हि दैवतम्।

मनुष्य जिस काम से सुखपूर्वक जीविका चला सके, वही उसका देवता है।

वृत्तिर्धर्माद् गरीयसी।

जीविका धर्म से भी बड़ी होती है, महत्त्वपूर्ण होती है।

यो यस्य हरते वृत्ति प्राणान् हरति तस्य सः।"

जो जिसकी वृत्ति का हरण करता है, वह उसके श्राणों का हरण करता है।

## ज्ञाति-

कृत्स्नाद् भयं ज्ञातिभयं सुक्र॰टं विदितं च नः। " सभी भयों से भाइयों का भय विशेष कष्टकारक होता है, यह हम लोगों को विदित है।

१ हि० सु० ३७ प्रभाग० १०।२४।१८ २ क० स० १८।४।२५१ ६ शान्ति० १३०।१४ ३ चा० नी० १४।१२ ७

न वा० रा० ६।१६।**न** 

हृष्यन्ति व्यसनेष्वेते ज्ञातीनां ज्ञातयः सदा। १ भाइयों के दुःख में सदा ही भाई लोग प्रसन्न रहते हैं।

ज्ञातयस्तारयन्तीह ज्ञातयो मज्जयन्ति च । भाई ही भाइयों को जुबाते हैं।

ज्ञातयो वर्धनीयास्ते य इच्छन्त्यात्मनो हितम्।

उन जाति-भाइयों को बढ़ाना चाहिये, जो अपना हित चाहते हों। निर्दहित कुलमशेषं ज्ञातीनां वैरसम्भवः क्रोधः।

भाइयों के वैर-विरोध से उत्पन्न क्रोध समूचे कुल को जला डालता है।

#### ज्ञान—

ज्ञानस्यान्तो न विद्यते। विद्यते। ज्ञान का अन्त नहीं है।

ज्ञानं निःश्रंय इत्याहुर्नुद्धा निश्चितद्शिनः। ' वृद्ध तत्त्वदर्शी पुरुषों ने ज्ञान को ही निःश्चेयस कहा है।

गुरु शुथ्रपा ज्ञानम्।"

गुरु की शुश्रुषा करने से ज्ञान प्राप्त होता है।

ज्ञाने तिष्ठन विभेतीह मृत्योः।

ज्ञान में अवस्थित हो जाने पर मनुष्य मृत्यु से नहीं डरता।

१ वा० रा० ६।१६।३ २ उद्योग० ३९।२५ ३ उद्योग० ३९।१८ ४ प्र० च० ४।१

प्र आश्व० ४४।२१ ६ आश्व० ५०।३ ७ उद्योग० ३६।५२ ८ उद्योग० ४२।१६ ज्ञानतृप्तो न शोचित ।

जो पुरुष ज्ञान से तृप्त है, उसे किसी बान का शोक नहीं होता।

नैकत्र परिनिष्ठा च ज्ञानस्य पुरुषे क्वचित् ।

किसी भी एक पुरुष में ज्ञान की परिपूर्णता नहीं होती।

श्रेयान् द्रव्यमयात् यज्ञात् ज्ञानयज्ञः परन्तप ।

परन्तप, द्रव्ययज्ञ की अपेक्षा ज्ञानयज्ञ श्रेष्ठ होता है।

तद्विद्धिः प्रशिपातेन परिप्रश्नेन सेवया ।

विनम्रता, प्रश्न ( शंका-समाधान ) तथा सेवा करके उस ज्ञान को प्राप्त करो।

नहि ज्ञानेन सदशं पवित्रमिह विद्यते ।

इस संसार में ज्ञान से बढ़कर कोई वस्तु पवित्र नहीं है।

श्रद्धावान् लभते ज्ञानं तत्पशः संयतेन्द्रियः।

जो व्यक्ति श्रद्धावान्, ज्ञानार्जन में तत्पर तथा संयमी होता है, वही ज्ञान प्राप्त करता है।

श्रेयसामिह सर्वेषां ज्ञानं निःश्रेयसं परम्।"

सभी श्रेयस्कर वस्तुओं में ज्ञान सबसे बड़ा श्रेयस्कर है।

सुखं तरित दुष्पारं ज्ञाननौर्व्यसनार्णवम्।

ज्ञानरूपी नौका व्यसनरूपी नुष्पार सागर को आराम से पार कर जाती है।

१ शांति० ३२९।२४

५ भ० गी० ४।३८

२ वन० ७२।८

॰ ६ भ० गी० ४।३९

३ भ० गी० ४।३३

७ भाग० ४।२४।७५

४ भ० गी० ४।३३

न भाग० ४।२४।७५

ज्ञानं प्रधानं न तु कर्महीनं कर्म प्रधानं न तु बुद्धिहीनम्। क्षान प्रधान है परन्तु कर्महीन नहीं और कर्मं भी प्रधान है परन्तु बुद्धिहीन नहीं।

ज्ञानमार्गे ह्यहङ्कारः परिघो दुरतिक्रमः। व अहंकार ज्ञान के मार्ग में जबरदस्त अर्गला है, रुकावट है।

हतं ज्ञानं कियाहीनम्। <sup>3</sup> कियाहीन ज्ञान निरर्थंक है, बेकार है।

ज्ञानं यत्र शिवं तत्र । र जहाँ ज्ञान है, वहाँ कल्याण है।

ज्ञानेन किं वहुशठाग्रहसंकुलेन। । उस ज्ञान से क्या जो अनेक दुराग्रहों से भरा हो।

ज्ञानं न किं किं कुरुते नराणाम्। ' ज्ञान मनुष्यों का क्या-क्या हित सिद्ध नहीं कर देता ?

ज्ञानं भारः क्रियां विना।"
क्रिया (कर्म) के विना ज्ञान भारस्वरूप होता है।

यस्यागमः केवलजीविकायै तं ज्ञानपएयं विशाजं वदन्ति। जिसका शास्त्राध्ययन केवल जीविका के लिए अर्थात् द्रव्यार्जन के लिए होता है, वह विद्वान् ज्ञान को बेचने वाला बनिया कहलाता है।

१ भाग० ४।२४।७५ ५ वृ० नी० २।६ २ क० स० १।४।१३७ ६ सु० र० सं० १८९ ३ चा० नी० नान ७ हि० १।१८ ४ चा० नी० शा० सं० १४८९ मा० अ० १।१७ शुचि भूषयति श्रुतं वपुः प्रशमस्तस्य भवत्यलंकिया।'
निर्मल ज्ञान शरीर का भूषण है और उस ज्ञान का भूषण शांति है।

ऋते ज्ञानात्र मुक्तिः। व विना ज्ञान के मुक्ति नहीं होती।

नहि ज्ञानात् परं किश्चित् पावत्रं पापनाशनम्। अज्ञान से बढ़कर कुछ भी पवित्र तथा पापनाशक नहीं है।

# ज्ञानी-

उत्तिष्ठत जाग्रत प्राप्य वरान् निबोधत । उठो, जागो और ज्ञानियों के पास पहुँच कर ज्ञान प्राप्त करो।

प्रियो हि ज्ञानिनोऽत्यर्थमहं स च मम प्रिय:।'
ज्ञानियों के लिए मैं अत्यन्त प्रिय हूं और मेरे लिए ज्ञानी अत्यन्त
प्रिय हैं।

ज्ञानी त्वात्मेव में मतम्। ' जानी तो हमारी आत्मा ही है। (भगवान श्रीकृष्ण का वचन)

ज्ञानिभ्यो व्यवसायिनः।

ज्ञानियों की अपेक्षा काम करने वाले पुरुष श्रेष्ठ होते हैं।

पिंडताः समदर्शिनः। <sup>६</sup> ज्ञानी पुरुष समदर्शी होते हैं।

> १ किरात २१३२ ५ भ० गी० ७१९७ २ ६ भ० गी० ७१८ ३ ७ मनु० १२११०३ ४ क० उ० ११३११४ ८ भ० गी० ५११८

न क्लेशो ज्ञानिनो धैर्यान्मृढः क्लिक्यत्यधीर्यतः।' धौर्य होने के कारण ज्ञानियों को क्लेश नहीं होता पर मूढजन धौर्य न होने के कारण क्लेश पाते हैं।

ज्ञानिनो भोगिन। योगिनश्चेतरे ज्ञानिनो लक्ष्यते नैकरूपा स्थिति:।

ज्ञानियों में कुछ लोग भोगी होते हैं और कुछ लोग योगी होते हैं। ज्ञानियों की एक समान स्थिति नहीं होती।

#### तप--

इन्द्रियाएयेव संयम्य तपो भवति नाऽन्यथा। । इन्द्रियों का सयम करने से ही तप होता है, अन्यथा नहीं।

तपो हि दुरतिक्रमम्।

तप के प्रभाव को दबाना बहुत कठिन होता है।

तपः क्षरति विस्मयात्।

तप का अभियान करने से तप का प्रभाव क्षीण हो जाता है।

तपोम्लिमिदं सर्व दैवमानुपकं जगत्। ' इस सारे दैव और मनुष्य जगत का मूल तप ही है।

तपसा महदाप्नोति बुद्ध्या वै विन्दते महत्। विन्दते महत्। विन्दते महत्। विचा से मनुष्य महान वस्तुओं को प्राप्त करता है।

तपसा लम्यते सर्वं प्रलाप किं करिष्यति । तप करके सब कुछ पाया जा सकता है, बहुत बार्ते करने से क्या होगा ?

१ पंचदशी ५ मनु० ४।२३६ २ १ मनु० ११।२३३ ३ वग० २११।६८ ७ शांति० १९।२६ ४ मनु० १२।२३९ ८ शांति० १५३।३४ नातप्ततपसो लोके प्राप्नुवन्ति महासुखम्।

संसार में विना तप किये कोई महान सुख प्राप्त नहीं कर सकता।

तपः स्वधमवर्तित्वम् ।

अपने धर्म पर आरूढ़ रहना तप है।

तपसा विन्दते महत्।

तप के द्वारा महान की प्राप्ति होती है।

प्राप्येमां कर्मभूमिं न चरति मनुजो यस्तपो मन्द्रभाग्यः।' इस कर्मभूमि में जन्म लेकर जो मनुष्य तप नहीं करता वह भाग्य-हीन है, अभागा है।

तपसा किं न सिध्यति।

तप से क्या नहीं सिद्ध हो सकता है ?

गृहेऽपि पञ्चेन्द्रिय निग्रहस्तपः।

घर में रहते हुए भो पाँचों इन्द्रियों को वश में रखना तप कहलाता है।

तपोवन —

पुरुषस्य वयः सुखानि सुक्त्वा रमणीयो हि तपोवनप्रदेशः।" यौवन के सुखों को भोगने के बाद तपीवनों का प्रदेश ही मनुष्य के निवास के लिए अच्छा होता है।

निवृत्तरागस्य गृहं तपोवनम् ।

जिस मनुष्य के मन से राग-द्वेष की निवृत्ति हो गई तो उसके लिए घर ही तपोवन है।

१ वन० २४९1१३

२ वन० ३१३।८८

३ आश्रम० ३६१२९

४ भ० नी० १०१ - हितो० ४।८५

ሂ

• ६ हितो० ४१८४

७ बु० च० ५१३३

## तितिचा-

एतावान् साधुवादो हि तितिक्षेतेत्रवरः स्वयम्। ' समर्थं व्यक्ति के लिए यही साधुवाद का विषय है कि वह क्षमाशील हो, सहनशील हो।

न तितिक्षासममस्ति साधनम्। वितिक्षा (सहनशीलता) के समान कार्यसिद्धि का और कोई साधन नहीं है।

# तीर्थ-

सर्वाणि खलु तीर्थानि गुणवन्ति मनीषिणः। । मनीषी व्यक्ति के लिए सभी तीर्थं उत्तम होते हैं।

तस्वविस्वनहंबुद्धिस्तीर्थप्रवरमुच्यते । अहंकाररहित जो तत्त्वज्ञानी पुरुष होता है वही श्रेष्ठ तीर्थ है।

यद्ध्यासितमई द्भिस्ति द्धि तीथँ प्रचक्षते । जिस स्थान पर महापुरुषों ने निवास किया है वही तीथं कह-लाता है।

#### तृब्णा-

चिरं तिष्ठति नैकत्र तृष्णा चपलमर्कटी।'
तृष्णा चंचल वानरी है वह देर तक एक जगह नहीं ठहरती।

तृष्णावद्धं जगत् सर्वं चक्रवत् परिवर्तते । सारा जगत तृष्णा से वँधे रहने के कारण चक्के की तरह घूमता रहता है।

१ भाग० ६१५१४४

२ कि० १३१६८

३ अनु० १०८।२

४ अनु० १०८।६

५ कु० सं० ६१/६

६ महोपनिषद्० ३१२३

७ शांति० २१७।३८

तृष्णार्त इह निम्नानि धावमानो न बुद्ध्यते।

तृष्णा के वशीभूत हो मनुष्य नीचे की ओर दौड़ता रहता है पर इसे समझता नहीं।

तृष्णा हि सर्वपापिष्ठा नित्योद्वेगकरी स्मृता।

तृष्णा सबसे बड़ी पापिष्ठा है और मनुष्य में नित्य ही उद्देग पैदा करने वाली मानी गई है।

अन्तो नास्ति पिपासायाः।

पिपासा (प्यास, तृष्णा ) का अन्त नहीं है।

त्तृष्णा लोकत्रयस्यास्य निर्वेरपरिपन्थिनी ।

तृष्णा इन तीनों लोकों का विना वैर-विरोध के शत्रु है। तृष्णां जित्वा न तप्यते।

तृष्णा को जीत लेने के बाद मनुष्य को कष्ट नहीं होता।

गात्राणि शिथिलायन्ते तृष्णैका तरुणायते ।

अंग शिथिल हो जाते हैं पर अकेली तृष्णा ही (सदा) तरुण बनी रहती है।

नुः णा न जीर्णा वयमेव जीर्णाः।

तृष्णा नहीं बूढ़ी हुई प्रत्युत हमलोग ही बूढ़े हो गये।

तेजस्—

न श्रेयः सततं तेजो न नित्यं श्रेयसी क्षमा।

न हमेशा के लिए कठोरता ही अच्छी होती है और न हमेशा के लिए क्षमा ही।

१ आश्व० ३१। प

y

२ वन० २।३५

६ भ० सु० सं० १५६

३ वन० २।४६

७ भ० वै० १२

8

प वन० २८१६

तेजो यस्य विराजते स बलवान् स्थूलेषु कः प्रत्यक्षयः। ' जिस मनुष्य में तेज है वही बलवान् है, मोटे लोगों के बलवान् होने का क्या विश्वास ?

मुहूर्तं ज्वलितं श्रेयो न च धूमायितं चिरम्।

थोड़ी देर के लिए भी प्रखर दीप्ति पूर्ण जीवन व्यतीत करना अच्छा पर बहुत दिनों तक भी धुएँ की तरह निस्तेज जीवन व्यतीत करना अच्छा नहीं।

तेजसां हि न वयः समीक्ष्यते । तेजस्वी पुरुषों की अवस्था नहीं देखी जाती । न तेजस्तेजस्वी प्रसृतमपरेषां विषहते । तेजस्वी पुरुष दूसरों के बढ़ते हुए तेज को नहीं सहन करता ।

#### त्याग-

नास्ति त्यागसमं सुखम् । त्याग के समान कोई सुख नहीं।

त्रिवर्ग ( धर्म, अर्थ एवं काम )-

धर्मश्रार्थश्र कामश्र कालक्रमसमाहिताः।

धर्म, अर्थ और काम ये सभी कालक्रम से ही प्राप्त होते हैं।

धर्मश्रार्थश्र कामश्र त्रितयं जीविते फलम्।

धर्म, अर्थ और काम ये ही तीन जीवन के फल हैं।

धर्मार्थकामाः सममेव सेव्या यस्त्वेकसक्तः स नरो जघन्यः। व्यमं, अर्थ एवं काम ये तीनों एक साथ सेवनीय होते हैं। जो मनुष्य तीनों में से केवल किसी एक का ही सेवन करता है वह अधम है, नीच है।

१ चा० नी० ११।३ २ उद्योग० १३३।१३ ३ रघु० ११।१ ४ उ० रा० ६।४ प्र शांति० २७७।३६ ६ वा० रा० ४।२५।२८ ७ अनु० १११।१८ ८ शांति० १६७।४०

### स उत्तमो योऽभिरतस्त्रिवर्गे।

वहीं उत्तम पुरुष है जो धर्म, अर्थ एवं काम इन तीनों के सेवन में संलग्न है।

## यत्रानुकूल्यं दम्पत्योस्त्रिवर्गस्तत्र वर्तते । र

जहाँ पित-पत्नी में परस्पर अनुकूलता होती है वहीं धर्म, अर्थ एवं काम यह त्रिवर्ग फलीभूत होता है, सम्पन्न होता है।

धमें चार्थे च कामे च लोकवृत्तिः समाश्रिता।

धर्म, अर्थ एवं काम इन तीनों के ऊपर ही लोकजीवन आधारित है।

दच्च (योग्य, कुशल)---

शक्नोति जीवितुं दक्षो नाऽलसः सुलमेधते।

दक्ष पुरुष सुखपूर्वक जी सकता है, आलसी पुरुष नहीं।

दक्षो भृतिग्रपाश्चते।

दक्ष पुरुष वैभव का उपभोग करता है।

भृतिः, श्रीः, हीर्घृतिः कीर्तिर्देशे वसति नाऽलसे ।

वैभव, सम्पत्ति, लज्जा, धैर्य एवं कीर्ति ये सभी गुण दक्ष पुरुष में रहते हैं आलसी में नहीं।

#### दगड---

द्रण्डः शास्ति प्रजाः सर्वा द्रण्ड एवाभिरक्षति।"

दण्ड ही समस्त प्रजा के ऊपर शासन करता है और दण्ड ही प्रजा की रक्षा करता है।

१ शांति० १६७।४०

५ वन० ३२१४२

२ याज्ञवल्बल्य० ११७४

३ शांति० १६९११

४ सौतिक० २११५ वर्गी

सर्वो दएडजितो लोको दुर्लभो हि शुचिर्नरः । स्व लोग दण्ड के कारण ही ईमानदार होते हैं। विना दण्डभय के ईमानदार व्यक्ति दुर्लभ होता है।

यसिंमश्र सर्वभायत्तं स दग्ड इह केवलः।

वह एकमात्र दण्ड हो है जिसके अधीन सब कुछ व्यवस्थित रहता है।

सम्यग् नीता दराडनीतिर्यथा माता तथा पिता।

अच्छी तरह से प्रयुक्त की हुई दण्डनीति उसी प्रकार हितकारक होती है जैसे माता और पिता।

नाद्एडस्य प्रजा यज्ञः सुखं विन्द्ति भारत ।' भारत, दण्ड न देने वाले राजा की प्रजा सुखी नहीं रहती।

नाऽभीत पुरुषः कश्चित् समये स्थातुमिच्छिति।

द्गडक्चेन्न भवेल्लोके विनक्ष्येयुरिमाः प्रजाः।' समाज में दण्ड की व्यवस्था न हो तो सारी प्रजायें नष्ट हो जायें।

श्चान्वीक्षिकी-त्रयी-वार्तानां योगक्षेमसाधनो दएडः।

दर्शनशास्त्र, तीनों वेद तथा वार्ता (कृषि, गोरक्षा एवं वाण्ज्य) इत तीनों को सुव्यस्थित एवं सुरक्षित रखने वाला दण्ड ही है।

द्गडो हि केवलं लोकं परं क्षेमं च रक्षति। विकार केवल दण्ड ही संसार की तथा उसके हित की रक्षा करता है।

१ मनु० ७१२२

२ शांति० १२१।९

३ शांति० ६९।१०३

४ शांति० १४।१४

५ शांति० १५।१४

६ शांति० १३।३०

७ की० अ० ११४

द की० अ० ३**।**१

नक्येत् त्रयी द्र्यानीतौ हतायाम्।

दण्डनीति यदि नष्ट हो जाय तो तीनों वेद विनष्ट हो जायँगे अर्थात् धर्मव्यवस्था नष्ट-भ्रष्ट हो जायगी ।

## द्रिद्र-निर्धन---

सर्वशास्त्रार्थवेत्तापि दरिद्रो भाति मूर्खवत्।

सभी शास्त्रों के अर्थों को जानने वाला भी दरिद्र व्यक्ति मूर्ख जैसा लगता है।

द्रि: पुरुषो लोके शववल्लोकनिन्द्तः।

दरिद्र मनुष्य लोक में शव ( मुर्दा ) जैसा गहित समझा जाता है।

धनहीनं जनं दृष्ट्वा सखाऽपि हि पलायते।

धनहीन व्यक्ति को देखकर मित्र भी भाग जाता है।

जीवन्ति धनिनो लोके मृता ये त्वधना नराः। । धनीलोग ही संसार में जीते हैं, जो दरिद्र हैं वे तो मरे हुए हैं।

श्रीईता पुरुषं हन्ति पुरुषस्याधनं वधः।

श्री जब नष्ट हो जाती है तो मनुष्य भी नष्ट हो जाता है। क्योंकि मनुष्य का निर्धन हो जाना ही उसका वध है।

अधनाद्धि निवर्तन्ते जातयः सुहृदो द्विजाः।

निर्धन मनुष्य के जाति-बन्धु, मित्र तथा ब्राह्मण सभी अलग हो जाते हैं।

श्रमिशस्तं प्रपश्यन्ति द्रिः पाश्वितः स्थितम्। विकार में खड़े दरिद्र व्यक्ति को लोग पापी जैसा समझते हैं।

र वृ० ना० ११।१२१ ३ वृ० ना० ११।१४ ४ पद्म पु० उ० २०१।२६ ४ ज़्द्योग्० ७२।३३ ६ ज्द्योग्० ७२।१९ ७ ज्द्योग्० ७२।२० ८ शांति० ८।१८ विशेषं नाधिगच्छामि पतितस्याऽधनस्य च ।'
पतित एवं दरिद्र पुरुष में मैं कोई भेद नहीं समझता।

नाऽधनो धर्मकृत्यानि यथावद्जुतिष्ठति । विधिपूर्वंक अनुष्ठान नहीं कर सकता ।

मृतो दरिद्रः पुरुषः । विवास होता है।

नाऽब्राह्मणः कृपणो जातु जीवेत्। । जो ब्राह्मण न हो उसे कभी निर्घन होकर नहीं जीना चाहिए।

न ह्यतः पापात् पापीयोऽस्ति यदनुपक्ररणस्य दीर्घमायुः। जो मनुष्य साधनहीन होते हुए भी दीर्घजीवी हो वह पापी है और उससे बढ़कर दूसरा कोई पापी नहीं।

धनहीन: स्वपत्न्यापि त्यज्यते किं पुनः परें: । धनहीन व्यक्ति को उसकी पत्नी भी छोड़ देती है फिर दूसरों की तो बात ही क्या ?

लोकयात्रा दरिद्रं वाधते।

जीवन यात्रा दरिद्र पुरुष की अच्छी तरह नहीं चलती।

यो गृहेष्वेव निद्राति दिख्राति स दुर्मतिः। जो मूर्ख घर में ही बराबर सोता रहता है वह दिख्य हो जाता है।

१ शाँति० दा१४ १ च० सं० १।११।४ २ शांति० दा२३ ' ६ हितो० २।१०० ३ वन० ३९३।द४ ७ चा० सू० ६।४६ ४ आदि० ९२।१३ द नी० शा० २०९ नाधनाः प्राप्तुवन्त्यर्शन् नरा यत्नशतैरपि।

दरिद्र व्यक्ति सैकड़ों प्रयत्न करने पर भी अपना प्रयोजन सिद्ध नहीं कर पाते।

मित्राएयमित्रतां यान्ति यस्य न स्युः कपर्दकाः।

जिसके पास कौड़ियां (रुपये-पैसे) नहीं होतीं उनके मित्र भी अमित्र हो जाते हैं।

विषं सभा दरिद्रस्य ।

दरिद्र पुरुष के लिए सभा-समारोह आदि विष के समान कष्टदायी होते हैं।

उत्पद्यन्ते विलीयन्ते दरिद्राणां मनोरथाः ।

दरिद्रों के मन में इच्छायें उठती हैं और वहीं विलीन हो जाती हैं।

गृहं कृपग्रवृत्तीनां नरकस्यापरो विधिः।

दरिद्र लोगों का घर दूसरा नरक ही है।

सर्व शून्यं दरिद्रस्य।

दरिद्र के लिए सब कुछ शून्य होता है।

तिच्चत्रं यदि निर्धनोऽपि पुरुषः पापं न कुर्यात् यदि ।

यदि निर्धन होकर भी कोई पुरुष पाप न करे तो यह आश्चर्य की ही बात है।

#### द्रिद्रता-

दारिद्र्यमिति यत् प्रोक्तं पर्यायमरणं हि तत्।

यह जो दरिद्रता है वह मरण का ही पर्याय है।

१ कौ० अ० ९१४।२

र पंच० ३११०२ 👙 🚐

३ हितो० प्र० २३

8

^ ¼

६ मृ० शान

७ चा० नी० शा० सं० २६१

**५ उद्योग० १३४।१३** 

अलक्ष्मीराविशत्येनं शयानमलसं नरम्।

जो मनुष्य निद्रालु और आलसी होता है उसके पास दरिद्रता आ जाती है

सर्वश्रून्या दिरद्रता।

दिरिद्रता सर्वश्रून्य होती है। अर्थात् दिरद्रता के आ जाने पर मनुष्य का सब कुछ चला जाता है।

अल्पक्लेशं मरणं दारिद्र्यमनल्पकं दुःखम्।

मरण में कम क्लेश है पर दरिद्रता में बहुत क्लेश होता है।

दारिद्र्यमेकं गुणराशिनाशि।

एक दरिद्रता राशि-राशि शुणों का नाश कर देती है।

अहो दु खमहो दु:खमहो दु:खं दिखता।

दरिद्रता, सबसे बड़ा दुःख है, सबसे बड़ा दुःख है और सबसे बड़ा दुःख है।

दाच्य (दक्षता, योग्यता, कुशलता )— दाक्ष्यं व कार्यसाधकम्।

दक्षता कार्यों को सिद्ध करनेवाला गुण है।

दाक्ष्यं दु खं सुलोदयम्।

दाक्ष्य ( दक्षता ) सुखों को देनेवाला दुःख है।

#### दान-

न दानमर्थोपचितेषु युज्यते।

जो आधिक दृष्टि से समृद्ध है उसे दान देना उचित नहीं।

१ वन० ३२।४२ २ चा० नी० ४।१४ ३ मृ० १।११ ° ५ वृ० ना० रेशारेरेर ६ वन० १५०१४१

9

द वा० रा० **४१४१**१३

दानं हि महती किया। र दान दे देना बहुत बड़ा काम है।

दत्तं मन्येत यद् दत्त्वा तद् दानं श्रेष्ठग्रुच्यते । जिसे देकर मनुष्य यह समझे कि मैंने दिया, वही दान श्रेष्ठ वहा जाता है।

दानेन भोगी भवति। रें दान देने से मनुष्य सुखभोग प्राप्त करता है।

दाना के दुष्करतरं पृथिव्यामस्ति किश्चन। दान देने से बढ़कर पृथ्वी में कोई कठिन काम नहीं।

श्रहीनहैपरिज्ञानाद् दानधर्मी ऽपि दुष्करः। । पात्र और अपात्र का परिज्ञान न होने से दानधर्म का पालन भी कठिन है।

सर्वेषामेव दानानां ब्रह्मज्ञानं विशिष्यते । सभी दानों में ब्रह्मज्ञान का दान सबसे श्रेष्ठ होता है।

तत् किं दानं यत्र नास्ति सत्कारः। वह दान कैसा जिसमें सत्कार न हो।

दीयमानं हि नाऽपैति भृय एवाऽभिवर्तते ।

जो कुछ दिया जाता है वह घटता नहीं है बल्कि उससे भी अधिक बढ़ता ही है।

१ अनु० ९।२६ ५ शांति० २७।३० २ अनु• ५९।४ ६ मनु० ४।२३३ ३ अनु० १६३।१२ ७ सो० नी० २७।१४ ४ वन० २५९।२= = स्क० मा० कौ० २।६१ वृथा दानं धनादचषु ।°

धनाड्यों को दान देना व्यर्थ है।

हस्तस्य भृषणं दानम्।

दान हाथ का भूषण है।

दानं दुर्गतिनाशनम्।

दान दुःख और दुर्गति को नष्ट करता है।

नाऽदन्वा श्रियमाप्नोति।

विना दान किये मनुष्य धन-सम्पत्ति नहीं पाता।

न तद् दानं प्रशंसन्ति येन वृत्तिविंपद्यते ।"

वह दीन प्रशंसनीय नहीं होता जिससे मनुष्य की वृत्ति जीविका संकट में पड़ जाय।

दिर्द्रान् भर कौन्तेय मा प्रयच्छेक्वरे धनम्।

कुन्तीपुत्र, दरिद्रों का भरण-पोषण करो । धनाढ्यों को दान मत दो।

#### दाता-

स्वयम्रत्याद्य दातारः पुरुषाः स्वर्गगामिनः।

स्वयं उपार्जन कर दान देनेवाला पुरुष स्वर्गगामी होता है।

तनिम्ना शोमन्ते गलितविभवाश्रार्थेषु जनाः।

याचकों को दान देते-देते जो गरीब हो जाते हैं उनकी गरीबी भी उनके लिए शोभावर्धक होती है।

१ चा० नी० ४।१६

४ भाग० दार्0ा३६

२ सु० र० भा०

द्ध हितो० शाश्य

3

७ अनु० २३।३४

V

द भ० नी० ४४

दाता शतसहस्रेषु।

सैकड़ों एवं हजारों में (कोई) दाता होता है।

#### दाम्पत्य-

तत् किं दाम्पत्यं यत्र न परस्परानुस्मरणम्।

वह कैसा दाम्पत्य है जिसमें पति एवं पत्नी दोनों एक दूसरे का बराबर स्मरण न रखें।

### दीचा-

यो दीक्षते स देवतानामेको भवति।

जो मनुष्य दीक्षा ग्रहण करता है — अच्छे काम करने की दीक्षा स्रेता है — बह एक देवता होता है।

# दीर्घसूत्री-

न किश्चिद् दीर्घस्त्राणां सिध्यत्यात्मक्षयादते।

अपनी हानि के अतिरिक्त दीर्घसूत्री लोगों का कोई काम सिद्ध नहीं होता।

दीर्घसूत्री विनश्यति।

र्दार्घसूत्री मनुष्य विनष्ट हो जाता है।

अप्रिये चैव कर्तव्ये दीर्घस्त्रः प्रशस्यते ।

यदि कोई अप्रिय काम करना हो तो उसमें दीर्घंसूत्री होना अर्थात् देर करना उत्तम होता है।

१

ु ४ ग्रो० वा० उ० ७८।८

२ पु० प० ३४

५ शाति० १३७।१

३ श० बा० ३।१।१।८

६ शांति० ९२०।३१

दुःख—

सर्वं परवशं दुःखम्।

जो कुछ पराधीन होता है वह सब दुःखद होता है। अहं ममेति संविदन् न दुःखतो विग्रुच्यते।

जब तक मनुष्य "मैं" और 'मेरा" ऐसा भाव रखेगा तब तक दुःख से मुक्त नहीं होगा।

आधयो व्याधयक्त्रेव द्वय दुःखस्य कारणम् ।

आधि और व्याधि ये दो दुःख के कारण है।

मनुष्या मानुवैर्दुःखैर्युज्यन्ते येऽल्पबुद्धयः।

जो अल्पबुद्धि मनुष्य होते हैं वे ही मानुष दु:खों से पीड़ित होते हैं। भैषज्यमेतद् दु:खस्य यदेतन्नानुचिन्तयेत्।

दुःख की यही औषधि है कि मनुष्य उसकी चिन्ता न करे।

स्निग्धजनसंविमक्तं दुःखं सह्यवेदनं भवति।

जब दुःख स्नेही जनों में बँट जाता है तो उसकी वेदना कम हो जाती है, सहन करने योग्य हो जाती है।

स्मृत्वा समृत्वा याति दुःखं नवत्वम् ।°

वार-बार स्मरणं करने से दुःख नया हो जाता है।

समग्रं दु:खमायत्तमविज्ञाने द्वयाश्रयम् ।

मनुष्य का शारीर एवं मानस समग्र दुःख उसके अज्ञान के कारण हैं।

१ मनु० ४।१६० २ यो० नि० पू० १२६।१०२०

३ योवा० नि० पू० ८१।१२

४ शांति० ३३०।४

५ शांति० ३३०।१२

६ अ० शा०

७ स्वप्न० ४१६

द च० सं० शशादर

यस्य यावन्ति प्रियाणि तस्य तावन्ति दुःखानि ।'
जिसको जितने ही प्रिय होते हैं उसको उतने ही दुःख होते हैं।

न दुःखं पश्चिभिः सह। रे पाँच लोगों के साथ रहने से दुःख नहीं होता।

#### दुःखसुख—

दुःखे कालः सुदीर्घो हि सुखे लघुतरः सदा ।

दुःख का समय हमेशा ही बहुत लम्बा प्रतीत होता है और सुख का समय बहुत छोटा प्रतीत होता है।

प्राप्तव्यान्येव चाप्नोति दुःखानि च सुखानि च।

दुःख या सुख जो भी मनुष्य को मिलना होता है वही उसे मिलता है।

मुखं च दु खं च तथैव मध्यमं निषेवते यः स धुरन्थरो नरः। जो मनुष्य सुख और दुःख दोनों का समभाव से सेवन करता है, वही महान है।

सुखात् बहुतरं दुःख जीविते नाऽत्र संशयः।' जीवन में सुख से अधिक दुःख होता है, इसमें सन्देह नहीं।

दु:खादुद्विजते सर्वः सर्वस्य सुखमीप्सितम् ।° सब लोग दु:ख से उद्दिग्न होते हैं और सब लोगों को सुख की इच्छा होती है।

न नित्यं लभते दुःखं न नित्यं लभते सुखम् ।' न मनुष्य निरन्तर दुःख ही पाता है और न निरन्तर सुख ही पाता है।

१ वि॰ सु॰ ५ शांति॰ २२६११३ २ ६ शांति॰ २३०११६ ३ योवा॰ उ॰ ८०१४३ ७ शांति॰ १३९१६२ ४ शांति॰ २२६१२२ ८ शांति॰ १७४१२० गृहीत्वा जायते जन्तुर्दुःखानि च सुखानि च।' मनुष्य दुःख और सुख लेकर जन्म लेता है।

दुःखे दुःखाधिकान् पत्र्येत् सुखे पत्र्येत् सुखाधिकान् ।

दुःख में अधिक दुःखवालों को तथा सुख में अधिक सुखवालों को देखना चाहिए।

चक्रवत् परिवर्तन्ते दुःखानि च सुखानि च।

दुःख तथा सुख गाड़ी के चक्के की तरह बदलते रहते हैं।

दुर्जन-

अद्रितमुखा एव दुर्जनाः मर्मवेधिनः ।\*

दुर्जन लोग विना प्रत्यक्ष हुए भी मर्मवेधी होते हैं।

येनापत्रपते साधुरसाधुस्तेन तृष्यति ।

जिस काम के करने से साधु पुरुष छिं त होता है उसी काम से दुर्जन प्रसन्न होता है।

मृदुं वै मन्यते पापो भाषमाणमशक्तिकम् ।

दुर्जन लोग जो मधुर बोलता है उसे शक्तिहीन समझते हैं।

दुराचारः क्षीणवलः परित्राणं न गच्छति।

दुराचारी पुरुष का बल जब क्षीण हो जाता है तो उसे कोई बचाने वाला नहीं मिलता।

दुर्जनैः सह सम्पर्कः शत्रुताऽपि न राजते।

न तो दुर्जनों के साथ सम्पर्क ही अच्छा होता है और न शत्रुता ही अच्छी होती है।

१ शांति० १५३।३४

२ सु० सु० १३४।११ .

३ हितो० १११७३

४ योवा० उ० मण६०

५ वन० रा६४

६ उद्योग० ४।६

७ शांति० १३४।९

द व्या० सु० सं० २२

एक एव दुर्जनो बहून् नाशयति।'

एक ही दुर्जन बहुत लोगों का विनाश कर डालता है।

गुंजाफलप्राया दुर्जनस्य प्रकृतिः परिग्णामविरसाऽपि आपात-सुरसा भवति ।

दुर्जन की प्रकृति गुञ्जाफल के समान परिणाम में विरस होने पर भी आरम्भ में सुरस मालूम पड़ती है।

मनस्यन्यद् वचस्यन्यत् कर्मग्यन्यद् दुरात्मनाम् ।

दुरातमा लोगों के मन में कुछ और होता है, बाणी में कुछ और होता है तथा कर्म में कुछ और होता है।

दुर्जनः प्रियवादी च नैतद्विश्वासकार्णम् ।

दुर्जन पुरुष का प्रियवादी होना उस पर विश्वास करने का कोई कारण नहीं होता।

अन्तर्दुष्टः क्षमायुक्तः सर्वानर्थकरः किल ।

जो व्यक्ति भीतर से दुष्ट पर बाहर से क्षमाशील होता है वह गबसे बड़ा अनर्थकारी होता है।

कृतशतमसत्सु नष्टम्।

दुर्जनों के साथ किये हुए सी सी उपकार भी बेकार हो जाते हैं।

वन्धुः को नाम दुष्टानाम्।"

दुष्ट लोगों का कौन बन्धु होता है।

शाम्येत् प्रत्युपकारेण नोपकारेण दुर्जनः।

दुर्जन व्यक्ति अपकार करने से शान्त रहता है उपकार करने से नहीं।

१ बा॰ नी॰ २।४० ५ हि॰ २ १०७ २ पु॰ प॰ ११।६ ६ हित्तरे॰ २।१७२ ३ हि॰ १।१०१ ७ हि॰ २ १८५ ४ हितो॰ १।८२ ८ कु॰ सं॰ ११।४० दुर्वृत्तश्च समर्थश्च न कि नाम करिःयति।

दुराचारी पुरुष यदि समर्थं भी हो जाय तो न जाने वह क्या-क्या नहीं कर डालेगा।

परवृद्धिषु बद्धमत्सराणां किमिव ह्यस्ति दुरात्मनामलङ्घ्यम् । जो दूसरों की वृद्धि को देखकर बराबर कुढ़ते रहते हैं ऐसे दुर्जनों

के लिए कौन कार्य अकरणीय हो सकता है ?

सर्पो दशति कालेन दुर्जनस्तु पदे-पदे ।3

सर्प समय पर डँसता है पर दुर्जन तो पद-पद पर डँसता है।

सर्वाङ्गे दुर्जनो विषम्।

दुर्जन के प्रत्येक अंग में विष होता है।

त्रकारणाविष्कृत-वैरदारुणाद् श्रसज्जनात् कस्य भयं न जायते।

जो लोग अकारण ही वैर किया करते हैं ऐसे दाइण दुर्जनों से किसको भय नहीं होगा ?

प्रकृत्यमित्रा हि सतामसाधवः।

दुर्जन पुरुष स्वभाव से ही सज्जनों के शत्रु होते हैं।

दुर्जनः परिहर्तव्यो विद्ययाऽलङ्कृतोऽपि सन् ।"

दुर्जन यदि विद्या से अलंकृत हो तब भी उसका परित्याग कर देना चाहिये।

निसर्गतोऽन्तर्मलिना हयसाधवः।

दुर्जन लोग स्वभाव से ही भीतर के काले होते हैं।

१ प्र० प० म|११ २ किराता० १३।७ . .

३ चा० नी० ३।४

४ चा० नी० १८१२१

५ काद० प्र० ५

६ कि० १४।२१

७ भ० नी० ५३

5

मृदु दुर्जनचित्तेन किं लौहम्रुपमीयते।

लोहा तो कोमल होता है उसकी तुलना दुर्जनों के चित्त से कैसे की जा सकती है ?

देखिये-नीच।

दुर्बल-

अवला वै विनश्यन्ति ग्रुच्यन्ते च बलान्विताः।

बलहीन लोग विनष्ट हो जाते हैं और जो बलवान होते हैं वे

दुर्वलानां बलं राजा।

दुर्बल लोगों का बल राजा होता है।

देवो दुर्बलघातकः।

दैव दुर्बलों का घातक होता है।

दूत\_\_

घातयन्ति हि कार्याणि दूताः पिडतमानिनः। ' जो दूत पण्डितमानी होते हैं वे काम बिगाड़ देते हैं।

दृष्टि—

कास्ता दशो यासु न सन्ति दोषाः।

वह कौन सी दृष्टि (विचारधारा) है जिसमें कोई दोष न हो। यादशी दृष्टिः तादशी सृष्टिः।

मनुष्य की जैसी दृष्टि होती है वैसी उसकी सृष्टि (क्रियाकलाप) होती है।

१ २ शांति० ३००।१८ ३ नी० शा० ६७

४ वा० रा० ४।२।४० ६ यौवा • वे ० २७।३१ ७ दी० मा० १।४७

#### देवता--

स खलु प्रत्यक्षं देंवं यस्य परस्वेष्विव परस्त्रीपु निःस्पृहं चेतः।'
वह मनुष्य प्रत्यक्ष देवता है जिसके मन में दूसरों के दान की ही
भाँति दूसरों की स्त्रियों के लिए स्पृहा नहीं होती।

### देश—

देशान्तरनिवासेन जितक्लेशो भवति।

विभिन्न देशों में निवास करने के कारण मनुष्य क्लेश और कठि-नाइयों पर विजय प्राप्त कर लेता है।

स देशो यत्र जीव्यते।

वही देश है जहाँ जीवन चल सके।

को विदेशः सविद्यानाम् ।

विद्वान् लोगों के लिए कोई विदेश नहीं होता।

स्वदेशो ग्रुवनत्रयम्।

मनुब्यों के लिये तीनों भुवन अपने देश हैं।

## देशकाल-

भूताश्रार्था विपद्यन्ते देशकालविरोधिताः।

देश और काल के विषद्ध होने पर बने हुए काम भी बिगड़ जाते हैं। निःश्रेयसौ तु तौ ज्ञयौ देशकालाविति स्थितिः।

अनुकूल देश और काल को ही कल्याण का कारण समझना चाहिये। यही नीतिशास्त्र का सिद्धान्त है।

१ सो० नी० १०।११२

¥

२ वृ० नी० ३।२

६ वा० रा० शशा३९

3

७ आदि० १४०। ५६

### देशकालव्यतीतो हि विक्रमो निष्फलो भवेत्।

देश और काल के विपरीत किया हुआ पराक्रम निष्फल हो जाता है।

नाऽदेशकाले किश्चित् स्याद् देशकालौ प्रतीक्ष्यताम् । विना उपयुक्त देश और काल के कुछ नहीं हो सकता । अतः किसी भी काम की सफलता के लिए देश-काल की प्रतीक्षा कीजिये ।

नाऽदेशकाले विकान्तं कल्यागाय विधीयते। अ उचित देश और काल में जो पराक्रम किया जाता है वह कल्याण-कारी होता है।

### देन्य-

अक्षयान् लभते लोकान् यदि दैन्यं न शोभते।

यदि मनुष्य दैन्य को छोड़ दे तो अक्षय लोकों को प्राप्त करता है।

यं यं पश्यसि तस्य तस्य पुरतो मा ब्रूहि दीनं वचः।"

जिस जिस को देखते हो उस-उस के सामने दीन वचन मत बोलो।

दैन्यान्मरण्युत्तमम्।

दीन बने रहकर जीने से मरण उत्तम है।

न दैन्यं न पलायनम्।"

न जीवन में दीनता होनी चाहिए और न कर्मक्षेत्र से पलायन होना चाहिए।

१ शांति० १४०।२५

्र भ० नी० ५१

२ वन० २५।३२ १००००

દ

३ विराट्० ४९।३

19

४ शांति० ९०।३२

दैव ( भाग्य, भवितव्यता, पूर्वजन्मकृत कर्म )— सर्वं कर्मेंद्मायत्तं विधाने दैवमानुषे ।'

सभी कर्म और उनकी सफलता या विफलता दैव एवं मनुष्यकृत प्रयत्न के ऊपर ही आधारित है।

विक्लवो वीर्यहीनो यः स दैवमनुवर्तते ।

जो आदमी अधीर और वीर्यहीन होता है वह दैव के भरोसे रहता है।

वीराः संभावितात्मानो न दैवं पर्युपासते । वीर एवं आत्मिविश्वासी जन दैव के सहारे नहीं रहते ।

न दिष्टमप्यतिकान्तुमीशो मर्त्यः कथश्चन । मनुष्य किसी भी प्रकार देव का अतिक्रमण नहीं कर सकता ।

नूनं दैवं न शक्यं हि पौरुषेगातिवर्तितुम् । विकासकता है। पुरुषार्थं से कोई भी मनुष्य दैव को नहीं दबा सकता है।

न दिष्टमप्यतिकान्तुं शक्यं बुद्ध्या वलेन वा। ' बुद्धि या बल किसी से भी दैव का उल्लंघन करना संभव नहीं है।

न दैवमकृते किश्चित् कस्यचित् दातुमहिति।

विना पुरुषार्थ के दैव किसी को भी कुछ नहीं दे सकता।

दैवं पुरुषकारश्च द्वयं पुंसः फलावहम्।

दैन और पुरुषार्थं ये दोनों मिलकर पुरुष के लिए फलदायक होते हैं।

१ मणु० दारे०४ . . . ४ अनु०, २९।१९ २ वा॰ रा॰ २।२३।१६ . ६ अनु० ५३।६६ ३ वा॰ रा॰ २।२३।१६ . ७ अनु० ६।२२ ४ अनु० १३४।४४ . द अग्नि॰ ३२६।२ देवायत्तमिदं सर्वं सुखदुःखे भवाभवौ ।

सुख और दुःख तथा उत्त्थान और पतन यह सब कुछ दैव के अधीन होता है।

शुद्ध' हि दैवमेवेदं हठे नैवास्ति पौरुपम्।

यह सब कुछ (हानि-लाभ आदि) दैवकृत ही है। हठ करने से कुछ नहीं होता।

अशंसयं दैवपरः क्षिप्रमेव विनश्यति । विवष्ट हो जाता है।

देव पुरुषकारश्च स्थितावन्योन्यसंश्रयात्। र देव एवं पुरुषार्थं दोनों एक दूसरे के सहारे रहा करते हैं।

दैवं प्रज्ञाविशेषेण को निवर्तितुमहिति। भ कौन व्यक्ति बुद्धिविशेष से दैव को बदल सकता है।

दैवे पुरुषकारे च लोकोऽयं सुप्रतिष्ठितः। ' यह संसार दैव एवं पुरुषार्थं पर प्रतिष्ठित है।

दिष्टमेव धुवं मन्ये पौरुषं तु निरर्थकम्।"

दैव को ही मैं निश्चित मानता हूँ। पुरुषार्थ तो निरर्थक है।

स्वमेव कर्म दैवाख्यं विद्धि देहान्तरार्जितम्।

अपने पूर्वजन्म के देह से अजित जो अपना कर्म है, वही देव कह-

१ शांति० १७९।२७ ५ आदि० १।४६ २ शांति० १७७।१२ ६ आदि० १२२।२१ ३ शांति० १०५।२२ ७ उद्योग० ४०।३२ ४ शांति० १३९।८२ ८ म० पु० २२०।२ दैवं हि दुरतिक्रमम्।

देव का अतिक्रमण् करना बहुत कठिन है।

विना पुरुपकारेग देवमत्र न सिद्धचित ।

विना पुरुषार्थं किये भाग्य फलीभूत नहीं होता।

देवमेव विजानन्ति नराः पौरुपवर्जिताः।

जिन लोगों में पुरुषार्थ करने की शक्ति नहीं होती वे केवल दैव (भाग्य) की ही बात करते हैं।

प्रतिकूलं तथा देंवं पौरुपेश विहन्यते।

दैव यदि प्रतिकृल हो तो उसे पुरुषार्थ से हटाया जा सकता है।

दैवं पुरुषकारश्च कालश्च पुरुषोत्तम ।

त्रयमेतन्मनुष्यस्य पिषिडतं स्यान्महाफलम् ।

पुरुषोत्तम ! दैव, पुरुषार्थ और काल ये तीनों मिल कर मनुष्य के लिए महान फलदायक होते हैं।

पुरुपकारमजुवर्तते दैवम्।

देव पुरुषार्थं के पीछे-पीछे चलता है।

न दैवप्रमाणानां कार्यसिद्धिः।"

देव को प्रमाण मानने वालों के काम सिद्ध नहीं होते।

दैवं चैवात्र पश्चमम्।

कार्यसिद्धि में देव पाँचवें नम्बर का सहायक होता है।

१ वा॰ रा॰ उ॰ ५०।४ ५ माग॰ ३।१२।६ २ , ६ चा॰ नी॰ २।६ ३ म॰ पु॰ २२०।६ ७ चा॰ नी॰ २।३७

### अरक्षितं तिष्ठति दैवरक्षितम् सुरक्षितं दैवहतं विनश्यति।

देव जिसकी रक्षा करता है वह विना रक्षा किये भी सुरक्षित रहता है और देव जिसकी रक्षा नहीं करता वह बहुत रक्षा करने पर भी नहीं बच पाता।

दैवमविद्वांसः प्रमाणयन्ति।

मूर्खं लोग देव को प्रमाण माना करते हैं।

दैवेन देयमिति कापुरुषा वदन्ति।

दैब ही सब कुछ देता है ऐसा कायर पुरुष कहा करते हैं।

दैवं क्लीवा उपासते।'

नपुंसक लोग दैव का सहारा लिया करते हैं। न दैवमिति सश्चिन्त्य त्यजेदुद्योगमात्मनः।

दैव को आधार मानकर अपने उद्योग का परित्याग नहीं करना चाहिये।

दोष-

नाल्पदोषाद् वहुगुणास्त्यज्यन्ते । अवल्पदोष के कारण बहुत गुण वाले व्यक्ति नहीं छोड़े जाते हैं।

विपश्चित्स्वपि सुलमा दोषाः।"

विद्वानों में भी दोष पाये जाते हैं।

परिचये दोषा न छाद्यन्ते।

परिचय देने में दोष नहीं छिपाये जाते हैं।

१ हि॰ रा१९

X

२ मुद्रा० ३

६ चा० नी० ३१३

३ पंच० रा१३७

७ चा० नी० ३१४

8

प चा० नी० शा३१

स्वयमशुद्धः परानाशङ्कते।

जो व्यक्ति स्वयं दोषी होता है वह दूसरों को भी दोषी समझता है।

दोषवर्जितानि कार्याणि दुर्लभानि।

सर्वथा दोषरहित काम दुर्लभ होते हैं।

सर्वथा व्यवहर्तव्यं कृतो ह्यवचनीयता ।

अपने कर्तंच्य का समुचित रूप से पालन करते रहना चाहिये। दोषारोपण से छुटकारा कहाँ ?

एको हि दोषो गुग्रसनिपाते

निमज्जतीन्दोः किरग्रेष्विवाङ्कः।"

बहुत गुणों के होने पर उनमें एक दोष उसी प्रकार छिप जाता है जैसे चन्द्रमा के किरणों में कलंक।

### दोषदर्शी--

दोषदर्शी भवेत्तत्र यत्र रागः प्रवर्तते ।

जिस वस्तु के कारण मनुष्य में राग उत्पन्न हो उसे दोषयुक्त समझना चाहिये।

श्रियं विशिष्टां विपुलं यशो वा न दोषदर्शीं पुरुषः समक्तुते। सर्वत्र दोषदृष्टि रखनेवाला व्यक्ति विशिष्ट सम्पत्ति या विपुल यश को नहीं प्राप्त कर सकता है।

दोषो हयविद्यमानोऽपि तन्चित्तानां प्रकाशते।

जो लोग दोष को ही ढूँढा करते हैं उनको दोष न रहने पर भी दोष ही दीखता है।

१ प्रशांति० ३३०।६ २ चा० सू० २।१३ ् ६ शांति० १२०।५४ ३ उ० रा० १।५ ७ मी० क्लो० उपो० ४

४ कु० सं० ११३

द्वैत—

मृत्योः स मृत्युमाप्नोति य इह नानेव पश्यति।

जो इस संसार में भेददृष्टि रखता है, द्वैत भाव से देखता है, वह मृत्यु से भी बढ़कर मृत्यु को प्राप्त होता है।

धन-देखिये ''ऋर्थ''।

धनवान्-देखिये ''ऋर्थवान्''।

धर्म-

धर्मो विश्वस्थ जगतः प्रतिष्ठा।

समस्त जगत की स्थिति का आधार धर्म है।

त्रयो धर्मस्कन्धा यज्ञोऽध्ययनं दानमिति ।

यज्ञ, अध्ययन, एवं दान ये तीन धर्म के स्तम्भ हैं।

अयं धर्मः सर्वेषां भूतानां मधु अस्य धर्मस्य सर्वाणि भूतानि मधु।

यह धर्म समस्त प्राणियों के लिए मधु है और इस धर्म के लिए समस्त प्राणी मधु हैं।

धर्म एव हतो हन्ति धर्मा रक्षति रक्षितः।

धर्म ही हनन कर दिये जाने पर मनुष्य का हनन कर डालता है और रक्षित किये जाने पर मनुष्य को सुरक्षित रखता है।

१ क० उ० १०।४।१०

, ४ वृ० राप्रश

२ ना० उ० ७९

५ मनु० ना१५

३ छा० उ० २।२३।१

न लिङ्गं धर्मकारणम्।

बाहरी चिह्न (वेश भूषा या आचार-व्यवहार) धर्म का कारण नहीं होता।

एक एव सुहृद् धर्मो निधनेऽप्यनुयाति य:। व एक ही (वास्तविक) मित्र धर्म है जो मृत्यु के बाद भी मनुष्य के साथ जाता है।

अयं तु परमो धर्मो यद् योगेनात्मदर्शनम् । वि योग के द्वारा आत्म साक्षातकार कर लेना यही सबसे बड़ा धर्म है।

थर्में यार्यते विश्वं जगत् स्थावरजङ्गमम्। \*

धमं से ही स्थावर-जंगमात्मक समस्त विश्व टिका रहता है।

वहुद्वारस्य धमंस्य स्रक्ष्मा दूरतरा गतिः।

धर्म के बहुत द्वार होते हैं और उसकी गति बहुत सूक्ष्म तथा दूरगामिनी होती है।

श्रद्धया साध्यते धर्मो महद्भिर्नार्थराशिभिः।

श्रद्धा से धर्म का साधन किया जाता है बड़ी अर्थशाश्च से नहीं।

धर्मसारमिदं जगत्।

जगत में धर्म एकमात्र सार वस्तु है।

अधर्मसञ्जितो धर्मो विनाशयति राघव।

राघव, अधर्म से युक्त जो धर्म होता है वह विनाश करने वाला होता है।

१ मनु० ३।६६

२ मनु० ८१७

३ याज्ञ १।५

४ कू० १९१२

५ ब्र० पू० अ० ३०।३३

६ स्कन्द० मा० को० ४।४५

७ वा० रा० ३१९।३०

द वा॰ रा॰ **६**।६३।३०

न फलादर्शनात् धर्मः शङ्कितव्यो न देवताः।

फल के न दीखने से धर्म या देवताओं पर सन्देह नहीं करना चाहिये।

धर्मनित्यास्तु ये केचिन्न ते सीदन्ति कर्हिचित्।

जो लोग सदा ही धर्म के पथ पर चलते हैं वे कभी कष्ट में नहीं पड़ते।

नहि धर्माद्पैत्यर्थः स्वर्गलोकादिवामृतम् ।

जिस प्रकार स्वर्ग से अमृत अलग नहीं होता उसी प्रकार धर्म से अर्थ भी अलग नहीं होता।

धर्ममूलं जगद् राजन् नाऽन्यद्धर्माद् विशिष्यते।

इस समस्त जगत् की रक्षा एवं विकास का मूल धर्म ही है। धर्म से बढ़कर कोई दूसरी वस्तु नहीं है।

धर्म एव प्लवो नान्यः स्वर्गं ( द्रौपदि ) गच्छताम् ।

द्रीपदी, स्वर्ग को जानेवालों के छिए एक धर्म ही नौका है, और कुछ नहीं।

न भूतानामहिंसाया ज्यायान् धर्मोऽस्ति कश्चन ।

प्राणियों की हिंसा न करने से बढ़कर कोई धर्म नहीं।

धर्मेण हीनाः पश्चिमः समानाः।"

धर्म से हीन मनुष्य पशु के समान होते हैं।

अविरोधात्तु यो धर्मः स धर्मः सत्यविक्रम ।

हे सत्यवीर, जहाँ एक धर्म का दूसरे धर्म से विरोध न हो वही धर्म है।

३ वन० ३१।३८

४ वन० २३३।४४

५ उद्योग० ३७।४८

६ वन० ३४।४७

१ वृत्त० ३११२४

२ वन० २०६१७४

३ शांति० २९४।२९

४ वन० १३१।११

महाजनो येन गतः स पन्थाः।'

महाजन अर्थात् वड़े-बड़े सदाचारी पुरुष जिस मार्ग से गये हों वहीं धर्म का मार्ग है।

धर्मो नित्यः सुख-दुःखे त्वनित्ये।

घमं नित्य है पर सुख-दु:ख तो अनित्य है।

नमो धर्माय महते धर्मो धारयते प्रजाः ।3

महान धर्म को नमस्कार है। धर्म ही प्रजा का धारण करता है, उसे जीवित एखता है।

यः स्याद् धारणसंयुक्तः स धर्म इति निश्रयः। जो समाज को धारण करने की शक्ति से युक्त हो वही धर्म है, यह निश्चित है।

यः स्यात् प्रभवसंयुक्तः स धर्म इति निश्चयः। । जो उन्नति एवं विकास से युक्त हो वही धर्म है, यह निश्चित है।

यः स्यादहिंसासंयुक्तः स घर्म इति निश्रयः।' जो अहिंसा से युक्त हो वही धर्म है, यह निश्चित है।

वहुद्वारस्य धर्मस्य नेहास्ति विफला किया।"

धर्म करने के बहुत दार है अतः धर्म करने की कोई भी क्रिया विफल नहीं होती।

स्रक्ष्मा गतिहिं धर्मस्य यत्र मुह्यन्ति जन्तवः।

धर्म की गति सूक्ष्म होती है जिसके कारण मनुष्य उसे ठीक-ठीक समझने में मोह में पड़ जाता है, भूछ कर बैठता है।

१ वन० ३१२।११५ ५ शांति० १०९।१० २ उद्योग० ४०।१३ ६ शांति० १०९।१२ ३ उद्योग० १३७।९ ७ शांति० ३५२।२ ४ शांति० १०९।११ ८ अनु० १०।२ थर्मं यो वाधते धर्मों न स धर्मः कुधर्म तत्।

जो धर्म दूसरे धर्म को बाधा पहुँचाये वह धर्म नहीं कुधर्म है।

धर्में ग निधनं श्रेयो न जयः पापकर्मगा।

धर्मं करते हुए निधन हो जाना अच्छा पर पाप करते हुए विजय प्राप्त करना अच्छा नहीं।

श्रहेरिव हि धर्मस्य पदं दुःखं गवेषितुम्।

सांप के पैर के समान धर्म के पैर को ढूँढ़ लेना भी कष्टसाध्य होता है।

एक एव चरेद् धर्मं नास्ति धर्मे सहायता।

मनुष्य को अके छे ही धर्म का आचरण करना चाहिये। धर्माचरण में किसी की सहायता की आवश्यकता नहीं।

स्रक्ष्मा गतिहिं धर्मस्य बहुशाखा स्यनन्तिका।

धर्म की गति सूक्ष्म है, उसकी शाखार्ये बहुत हैं तथा उनका अन्त नहीं मिलता।

यस्य धर्मो हि धर्मार्थं क्लेशभाग् न स परिडतः।

जिसका धर्म केवल धर्म के लिए हैं, जीवन में लाभ के लिए नहीं वह केवल क्लेश का भागी होता है और बुद्धिहीन है।

उदारमेव विद्वांसो धर्मं प्राहुर्मनीषिणः।'

मनीषी विद्वान् उदार (महानता) को ही धर्म कहते हैं।

नहि कृत्सनतमो धर्मः शक्यः प्राप्तुमिति स्थितिः।

धर्म का समग्ररूप नहीं जाना जा सकता, यह वस्तु स्थिति है।

१ वन० १३१।११

४ वन० २०१।२

२ शांति० ९२।१७

६ वन० २३।२३

३ शांति० १३२१२

७ वन० ३३।४३

४ शांति० १४३।३२

**५ शांति० ७।४०** 

सर्वं प्रियाभ्युपगतं धर्ममाहुर्मनीषिणः।

जो कुछ भी आत्मा को प्रिय प्रतीत हो वह धर्म है ऐसा मनीषी लोग कहते हैं।

अन्यो धर्मः समस्थस्य विषमस्थस्य चापरः । 3

सामान्य स्थिति में जो मनुष्य रहता है उसका घर्म अन्य होता है अंर जो विषम स्थिति में रहता है उसका घर्म अन्य होता है।

त्रार्जवं धर्ममित्याहुरधर्मो जिह्य उच्यते । रे

आर्जव को-सरल व्यवहार को धर्म कहा जाता है और कपट पूर्ण व्यवहार को अधर्म कहा जाता है।

मानसं सर्वभूतानां धर्ममा हुर्मनीषिणः ।

समस्त प्राणियों के मनोगत धर्म को ही मनीषीजन धर्म कहते हैं।

धर्मस्य तत्त्वं निहितं गुहायां महाजनो येन गतः स पन्थाः।

धर्म का तत्त्व गुका में निहित है अर्थात् वहुत ही रहस्यपूर्ण है इंसलिये बहुसंख्यक लोग जिस मार्ग से चर्ले वही धर्म का मार्ग है ऐसा मानना चाहिये।

आरम्भो न्याययुक्तो यः स हि धर्म इति स्मृतः।

जो काम न्यायपूर्ण हो वहीं धर्म है ऐसा आचार्यों द्वारा कहा गया है।

स्रक्षमा गतिहिं धर्मस्य दुर्शेया ह्यकृतात्मिः।

धर्म की गति सूक्ष्म है। उसे आत्मज्ञानहीन लोग नहीं समझ सकते।

१ शांति० २५९।२५

५ वन० ३१२।११७

२ शांति० २६०।४

, ६ वन० २०७।७७

३ अनु० १४२।३०

७ अनु० १०१६९

४ अनु० १६२।६०

अद्रोहेरोव भूतानां यो धर्मः स सतां मतः।'

किसी भी प्राणी के साथ विना द्रोह किये जो धर्म पालन किया जाय वहीं सज्जनों की दृष्टि में मान्य धर्म है।

अणीयान् जुरधारायाः को धर्मं वक्तुमर्हति ।

धर्म क्षुर की धारा से भी सूक्ष्म है। उसे कीन बतला सकता है?

न धर्मः परिपाठेन शक्यो भारत वेदितुम्।

अर्जुन, गणना करके सारे धर्म नहीं जाने जा सकते।

सर्व बलवतां धर्मः सर्व बलवतां स्वकम् । बलवान लोगों के लिए सब कुछ धर्म है और सब कुछ अपना है।

स एव धर्मः सोऽधर्मो देशकाले प्रतिष्ठितः।

जो धर्म होता है वही देशकाल के अनुसार अधर्म भी हो जाता है।

न वाधा विद्यते यत्र तं धर्मं सम्रुपाचरेत्।

जिस धर्म के आचरण में अपने को या और किसी को बाधा न हो उस धर्म का आचरण करना चाहिए।

सत्यार्जवे धर्ममाहुः परं धर्मविदो जनाः।"

धर्मवेत्ता लोग सत्य एवं आर्जव (सरल व्यवहार) को ही श्रेष्ठ धर्म मानते हैं।

. १ शांति० २१।११

४ शांति० ३६।२१

२ उद्योग० ३४।३१

६ व्रन० १३१।१२

३ शांति० २६०।३

७ वन० २०६१४०

४ आश्व० २०।२४

सदा हि धर्मस्य क्रियैव शोभना यदा नरो मृत्युमुखेऽभिवर्तते।' जब मनुष्य सदा मृत्यु के ही मुख में रहता है तो उसे सदा धर्म करना ही श्रेयस्कर है।

न धर्मफलमाप्नोति यो धर्म दोग्धुमिच्छति।

जो धर्म करके उसे दूहना चाहता है अर्थात् उससे कोई लाभ प्राप्त करना चाहता है वह धर्म का फल नहीं पाता।

अद्धालक्षणमित्येवं धर्मं धीराः प्रचक्षते ।

धीर पुरुष श्रद्धायुक्त कर्तव्य को ही धर्म कहते हैं।

त्रानृशंस्यं परो धर्मः।

दया सबसे बड़ा धर्म है।

धर्मो रक्षति रक्षितः।

जब मनुष्य धर्म की रक्षा करता है तो धर्म भी उसकी रक्षा करता है।

यं त्विमं धर्ममित्याहुर्धनादेष प्रवर्तते ।

जिसको लोग धर्म कहते हैं वह धन से ही चलता है।

यस्यैव बलमोजश्र स धर्मस्य प्रभुर्नरः।"

जिस आदमी के पास बल तथा ओज हो वही धर्म का अधिकारी है।

धूमो वायोरिव वशे वलं धर्मोऽनुवर्तते।

जिस प्रकार धूँ आ वायु के अनुसार चलता है उसी प्रकार धर्म बल के पीछे २ चलता है।

१ शांति० २९८।१७

प्र वन० २०ाद

२ वन० ३११६

६ शांति० न।१२

३ आश्व० ३५१४४

७ शांति० १५२।१८

प्र आदि० १३६।१९

४ वन० २१३।३०

अपध्यानमलो धर्मः ।

बाहर और भीतर भेद रखना धर्म का मल है, दोष है।

महामना भवेद्धर्मे । र

धर्म के विषय में मनुष्य को महामना होना चाहिये, विशालहृदय होना चाहिये।

नाऽसौ धर्मो यत्र न सत्यमस्ति।

वह धर्म नहीं जिसमें सचाई न हो।

यतो धर्मस्ततो जयः। 3

जहाँ धर्म रहता है वहाँ विजय होता है।

न व्याजेन चरेद् धर्मम्।

कोई वहाना बनाकर धर्म का आचरण नहीं करना चाहिये।

चलं धर्मोऽनुवर्तते ।

धर्म बल के पीछे-पीछे चलता है।

धर्मस्य कारगं दगडः।

धर्म के पालन का कारण दण्ड है अर्थात् दण्ड का भय न हो तो कोई धर्म का पालन नहीं करता।

अस्वरर्यं लोकविद्विष्टं धर्ममप्याचरेन्न तु।

जो धर्म स्वर्ग के मार्ग का बाधक तथा बहुजनसमाज द्वारा अमान्य हो उसका आचरण नहीं करना चाहिये।

१ शांति १२३।१०

५ आदि० २१३।३४

२ १२३१२१

६ सादि० १३६११९

३ उद्योग० ३५१७१

७ दे० भा० शा१७१४

४ शल्य० ६३१६२

- द भ ग गी० २१

# नियन्ता चेन विद्येत न कश्चिद् धर्ममाचरेत्।

यदि कोई नियम और नियंत्रण में रखने वाला न हो तो कोई धर्म न करे।

## स वै पुंसां परो धर्मो यतो भक्तिरधोक्षजे।

मनुष्यों का यही सबसे बड़ा धर्म है कि मनुष्य की भगवान् में भक्ति हो जाय।

### एतावान् पौरुषो धर्मो यदार्ताननुकम्पते।

मनुष्य का इतना ही सबसे बड़ा धर्म है कि वह आर्तजनों पर अनुकम्पा किया करें।

### राज्ञा हि पूजितो धर्मस्तत सर्वत्र पूजितः।\*

राजा जिस धर्म को सम्मान देता है वही धर्म सब जगह सम्मान पाता है।

#### दमभं विना यः क्रियते स धर्मः।

जो विना दम्भ के किया जाय वही धर्म है।

### धर्मादर्थश्र कामश्र स किमर्थं न सेन्यते।

धर्म से ही अर्थ एवं काम की प्राप्ति होती है। उसी का सेवन क्यों नहीं करते?

# धारणाद् धर्म इत्याहुर्धर्मेण विधृताः प्रजाः।

धारण करने के कारण धर्म को धर्म कहा जाता है क्योंकि वर्म ही। प्रजा को धारण करता है।

### धर्मो माता पिता धर्मो धर्मो बन्धुः सुहृत्तथा।

धर्म माता है, धर्म बिता है, धर्म बन्धु है तथा धर्म मित्र है।

१ वि० ६=१४५ ५ शी० नी० ५१ २ भाग० १।२।६ • ६ स्वर्गा० ५।६२ ३ भाग० ४।२७।२६ ७ शान्ति० १०९।११

४

### कारणाद् धर्ममन्वीच्छेन लोकचरित चरेत्।

धर्म के कारण को समझकर उसका आचरण करना चाहिये। लोगों के देखा-देखी धर्म नहीं करना चाहिये।

### धर्मज्ञ-

# यश्रतुर्गु ग्रासम्पनं धर्मं ब्रूयात् स धर्मवित्।

जो चारों गुणों अर्थात् आन्वीक्षिकी, त्रयी, वार्ता एवं दण्डनीति से सम्पन्न धर्म का उपदेश करता है वही धर्मज्ञ है।

## सत्यानृते विनिश्चित्य ततो भवति धर्मवित् ।

सत्य एवं असत्य का निश्चय हो जाने के बाद मनुष्य धर्म का जानकार होता है।

### धर्मध्वजी-

## धर्मवैतंसिकाः जुद्रा मुज्यन्ति ध्वजिनो जगत्।

दूसरों को फँसाने के लिये धर्म का जाल फैलाने वाले नीच धर्मध्वजी लोग जगत को लूटा करते हैं।

### वध्या मे धर्मध्वजिनस्ते हि पातकिनोऽधिकाः।

धर्मध्वजी लोग मेरे लिए वध के योग्य हैं क्योंकि ये लोग ही अधिक पापी हैं। (ऋषियों के प्रति बलराम की उक्ति)।

#### धर्मात्मा—

#### धर्मात्मा लभते कीर्तिं प्रेत्य चेह यथासुखम् ।

धर्मात्मा व्यक्ति इस लोक और परलोक में भी परम यशस्वी होता है।

१ शान्ति० २६२।५३ २ शांति० ३२।२० ४ शांति० १५८।१८ ५ भाग० १०।७८।२७

३ कर्ण० ६९।३४

६ शांति० २७६।१३

अस्मिन् लोके परे चैव धर्मात्मा सुखमेधते।'

धर्मात्मा व्यक्ति इस लोक और परलोक में भी सुखी रहता है।

मृत्युरिप धर्मिष्ठं रक्षति।

मृत्यु भी धर्मात्मा पुरुष की रक्षा करती है। न धर्मवृद्धेषु वयः समीक्ष्यते।

जो धर्म की दृष्टि से बड़े होते हैं उनकी अवस्था नहीं देखी जाती है। आत्मवत् सर्वभृतानि वीक्षन्ते धर्मवुद्धयः।

धार्मिक बुद्धि वाले व्यक्ति समस्त प्राणियों को अपने समान ही देखते हैं।

#### धर्मार्थ-

त्राह्मे सुहूतें बुद्धेचत धर्माथौं चाऽनुचिन्तयेत्।

ब्राह्म मुहूर्त में जागना चाहिये और उठकर धर्म तथा अर्थ इन दोनों के विषय में चिन्तन करना चाहिये।

तस्मादुद्विजते लोको धर्मार्थाद् यो बहिष्कृतः ।

उस व्यक्ति से सब लोग घबड़ा जाते हैं जो घर्म एवं अर्थ दोनों से रहित है।

#### धान्य-

मानेन रक्ष्यते धान्यम्।"

नाप-तीलकर खर्च करने से अनाज की रक्षा होती है।

१ शांति० ९१।२५ २ चा० सू० ४।६ ३ क० सं० ५।१६

३ कु० सं० ४।१६ ४ पंच० १।४०६ ५ मनु० ४।९२

६ शांति० १६७।२४

७ उद्योग० ३४।४१

धी-देखिये "बुद्धि"

धीर-

धीराः कष्टमनुप्राप्य न भवन्ति विषादिनः। '

धीर पुरुष कष्ट पाकर भी विषाद नहीं करते।

निसर्गः स हि धीराणां यदापद्यधिकं दृढाः ।2

यह घीर पुरुषों का स्वभाव है कि वे आपत्ति के समय अधिक हतुः हो जाते हैं।

विकारहेतौ सति विक्रियन्ते येषां न चेतांसि त एव धीराः।'

विकारजनक कारणों के उपस्थित हो जाने पर भी जिनके चित्त में विकार नहीं उत्पन्न होता है वे ही धीर हैं।

न निश्चितार्थाद् विरमन्ति धीराः।

वीर पूरुष निश्चित किए हुए कर्तव्य से विरत नहीं होते।

धृति—

न स्वधैर्यादते कश्चिद्भ्युद्धरति संकटात्।

अपने चैर्य के अलावा और किसी साधन से मनुष्य संकट से उद्घार नहीं पा सकता।

नावं धृतिमयीं कृत्वा जन्मदुर्गाणि सन्तर ।

धैर्यं की नौका वनाकर जन्मरूपी दुर्ग को पार करो।

धृत्या द्वितीयवान् भवति।

घैर्य मनुष्य का दूसरा साथी होता है।

१ वृ० नी० ४।२४

५ यो० वा० धारशा१०

२ क० स० ३१६१३१

· ३ उद्योग० ४०।२२

३ क० स० शार्र

४ भ० नी० ५१

# धृतिर्नाम सुखे दुःखे यया नाप्नोति विक्रियाम्।

घृति (धेर्यं) वह वस्तु है जिससे भनुष्य में सुख या दुःख में कोई विकार नहीं आता।

# नपुंसक-देखिये-क्लीव

### नम्र, नम्रता—

# विचरत्यसमुद्धः स सुखी स च परिहतः।

जो व्यक्ति उद्धत न होकर अर्थात् नम्र होकर चलता है, वही सुखी है और वहो बृद्धिमान है।

# अनुत्सेकः खलु विक्रमालंकारः।3

नम्रता पराक्रम का अलंकार है।

### नमं-

### अतिनर्मा जायते सम्प्रहार ।

बहुत व्यङ्ग्य बोलने तथा उपहास करने से युद्ध, मार-पीट और लड़ाई हो जाती है।

## नमैंकसाद्रं हि नवं वयः।

नयी अवस्था में नर्म अर्थात् व्यङ्ग्य-विनोद अधिक प्रिय होता है।

## नाट्य--

## त्रिवर्गसाधनं नाट्यम् ।

नाटक वर्म, अर्थ एव काम इन तीनों का साधक है।

१ शांति० १६२।१९

"४ सभा० ६३।५

ए वि० १।३७

५ कु० सं० राष्ट्रार्थ

३ सो० नी० ४।२२

६ अ० पु० ३३८१७

# काव्येषु नाटकं रम्यम्।'

काव्यों में नाटक रमणीय होता है।

नाट्यं भिन्नरुचेर्जनस्य बहुधाऽप्येकं समाराधनम्। । भिन्न रुचिवाले पुरुषों के लिए भी एकमात्र नाटक मनोरंजक साधन है।

देवानामिदमामनित मुनयः कान्तं ऋतुं चाच्चषम्। विकार स्तानित हैं।

नारी-देखिये-स्त्री

#### नायक-

नोदयाय विनाशाय वहुनायकता ध्रुवम् ।

किसी समाज में बहुत लोगों का नायक हो जाना उसके विनाश का कारण होता है उदय का नहीं।

अनायका विनञ्यन्ति नञ्यन्ति बहुनायकाः।

वह समाज विनष्ट हो जाता है जिसका कोई नायक नहीं होता अथवा जिसके बहुत नायक हो जाते हैं।

### नास्तिक-

नास्तिकस्य कुतो भक्तिः। ' नास्तिक को भक्ति कहां?

नास्तिको वेदनिन्दक ।"

वेद की निन्दा करने वाला नास्तिक होता है।

१ ५ चा० नी० शा० सं० ५४ २ मा० ११४ ६ ३ मा० ११४ ७ मनु० २१११ ४ व्या० सु० सं० ५४

### निद्रा-

सम्यक् स्वापो वपुपः परमारोग्याय । अच्छी निद्रा शरीर के आरोग्य का उत्तम साधन है। आत्रस्य क्रतो निद्रा ।

जो मनुष्य आतुर होता है उसे निद्रा कहाँ ?

## निन्द्क-

होता।

नियति ( भाग्य, प्रारब्ध, भवितव्यता ) -

नियतिः कारणं लोके नियतिः कर्मसाधनम्।

लोक में नियति सबका कारण है तथा समस्त कर्मी का साधन है।

नियतिः केन लङ्घ्यते ।"

नियति का कीन उल्लंघन कर सकता है?

नियतिः सर्वभृतानां नियोगेष्विह कारणम् ।

इस ससार में समस्त प्राणियों के नियोग में नियति ही कारण है।

### नियोग-

ऋते नियोगात् सामर्थ्यमववोद्धं न शक्यते ।

काम में लगाये विना किसी की क्षमता नहीं जानी जा सकती।

१ का० मी० अ० १०

,५ भ० सु० सं० ६२३

र सौ० ४।२२

Ę

३ पद्म० सृ० १९१३४४

७ वा० रा० ६।१७।५२

४ वा० रा० ४।२५।४

## निरचर-

किं जीवितेन पुरुषस्य निरक्षरस्य ।'
निरक्षर पुरुष के जीने से क्या लाभ ?

# निर्बल-

सर्वेरिप गुगौर्युक्तो निर्वीर्यः किं करिष्यति । र सभी गुणों से युक्त होने पर भी निर्वल पुरुष क्या कर सकता है ?

### निस्सार-

निस्सारस्य पदार्थस्य प्रायेगाडम्वरो महान्। व प्राया निस्सार पदार्थं की बाहरी तड़क-भड़क बहुत अधिक होती है।

# निगु ण-

पिता सखायो गुरवः स्त्रियश्च न निर्गुणानां प्रभवन्ति लोके।'
संसार में निगुण लोगों के लिए पिता, मित्र, गुरु तथा स्त्रियाँ कोई
भी सहायक नहीं होता।

निर्वेद (निराशा, विषाद, अनुत्साह) -

नहि निर्वेदमागम्य कश्चित् प्राप्नोति शोभनम् ।

मनुष्य विषाद में पड़कर, निराश होकर कुछ भी अपना हित नहीं कर सकता।

अनिर्वेदः सदा कार्यो निर्वेदाद्धि कुतः सुस्तम् ।

मनुष्य को कभी भी निराश और विषण्ण नहीं होना चाहिये। निराशा होने में सुख कहाँ ?

१ चा० नी० शा० सं० १३६६

४

२ सभा० १६।१७

५ वन० २१६।२६

३ शा० प० ४८१

६ शांनि० १५३।५१

निष्क्रिय-देखिये-''श्रकर्मा''

निःस्पृह—

निस्पृहस्य तृशं जगत्।

निस्पृह व्यक्ति के लिए सारा जगत तृण के तुल्य होता है।

निःस्पृहो नाधिकारी स्यात्।'

स्पृहा से रहित व्यक्ति कहीं भी अधिकारी नहीं होता।

शौचमेव सदा तेषां येषां नोत्पद्यते स्पृहा ।

जिनके मन में कोई लालच नहीं होती वे लोग सदा ही स्वच्छ एवं पवित्र हैं।

नीच-

उत्सवाद्पि नीचानां कलहोऽपि सुखायते।

नीच लोगों को उत्सव से बढ़कर कलह ही अधिक सुखदायक होता है।

प्रायेग नीचा व्यसनेषु मग्ना

निन्दन्ति दैवं कुकृतं न तु स्वम्।

नीच पुरुष जब संकट में पड़ जाते हैं तो दैव की निन्दा करते हैं, अपने कुक़त्य की नहीं।

नीचाः कलहमिच्छन्ति।

नीच पुरुष झगड़ा ही करना चाहते हैं।

घातियतुमेव नीचः परकार्यं वेत्ति न प्रसाधियतुम् ।

नीच व्यक्ति किसी का काम विगाड़ना ही जानता है, बनाना नहीं।

१ चा० नी० प्रा१४

प्र कर्णं० ९१।१

२ पंच० शारदर

. £

३ पञ्च० १।१६४

७ प० त० १।३९४

४ योवा० उ० ७०।७६

अल्पां काश्चित् श्रियं प्राप्य नीचो गर्वायते लघु ।<sup>१</sup>

नोच पुरुष थोडी सम्पत्ति पाकर भी शोघ्र ही गर्व करने लगता है।

प्रारम्यते न खलु विघ्नभयेन नीचैः।

निम्न कोटि के लोग विघ्न-वाधाओं के भय से कोई कार्य प्रारम्भ नहीं करते।

नीचस्य गोचरगतैः सुखमास्यते कैः।

नीच पुरुषों की दृष्टि में आ जाने पर कौन सुख से रह सकता है ?

द्विपन्ति मन्दाक्चिर्तं महात्मनाम् ।

नीच पुरुष महापुरुषों के चरित्र की निन्दा किया करते हैं।

वधेन नीचः समुपैति मार्दवम्।

नीच आदमी मारने से ही मुलायम होता है।

# नीति-

नीतेः फलं धर्मार्थकामावाप्तिः।

धर्म, अर्थ एवं काम की प्राप्ति नीतिज्ञान का फल है।

काले खलु समारब्धाः फलं वध्नन्ति नीतयः।

नीतियाँ जब समय पर प्रयोग में लायी जाती हैं तभी वह फलप्रद होती हैं।

विपन्नायां नीतौ सकलमवशं सीद्ति जगत्।

नीति के समाप्त हो जाने पर सारा जगत विवश होकर दुःख भोगता है।

१ चा० नी० शा० सं० ११९३ ५ सु० सुधा० १८।१४

२ भ० नी० २७

\* ६ वृ० नी० रार७

३ भ० नी० ५९ ७ रघु० १२।६९

४ कु० सं० ५१७५

न हि० रान्४

कातर्यं केवला नीतिः शौर्यं क्वापदचेष्टितम्।

केवल नीति कायरता है और केवल शूरता पशुता है।

नयज्ञः पृश्विं भुंक्ते जयत्येव न हीयते ।

नीतिज्ञ पुरुष पृथ्वी का भोग करता है, विजय प्राप्त करता है तथा वह दुर्बल नहीं होता।

न्याय-

यान्ति न्यायप्रवृत्तस्य तिर्यश्चोऽपि सहायताम् ।

'जो न्यास का पालन करता है उसकी पशु-पक्षी भी सहायता करते हैं।

न्यायेन चरतां लोक इहाऽम्रुत्र छविनु गाम्।

न्याय के अनुसार चलने वाले मनुष्यों की इस लोक तथा परलोक में भी शोभा होती है।

न्यास (धरोहर)---

दुःखं न्यासस्य रक्षणम्।

न्यास की रक्षा करना बहुत कठिन होता है।

पच्चपात -

पक्षपातो हि गुग्गदोषौ विपर्यासयति।

पक्षपात गुण और दोष को उलट-पलट देता है।

त्रहेतुः पक्षपातो यस्तस्य नास्ति प्रतिक्रिया।<sup>°</sup>

जो पक्षपात विना कारण किया जाता है उसका कोई प्रतीकार नहीं।

१ रघु० १७१४७

५ स्वप्न० १।१०

ว

६ का० मी०

3

७ उ० रा० ५।१७

४ नी० क० ३२।१

वीतस्पृहागामपि मुक्तिभाजां भवन्ति भव्येष्विह पक्षपाताः। जो लोग इच्छाओं से रहित हैं तथा मुक्ति प्राप्त कर चुके हैं उन लोगों में भी उत्तम पुरुष के प्रति पक्षपात का भाव होता है।

#### पठन--

पठतो नास्ति मूर्वत्वम् ।

जो व्यक्ति सदा कूछ पढ़ता रहता है वह मूर्ख नहीं होता।

### 'पग्डित —

गतास्त्रगतास्र्वेच नाजुशोचन्ति परिडताः।

पण्डित जन मृत अथवा जीवित पुरुषों के विषय में शोक नहीं करते।

परिडताः समद्शिनः।

पण्डित रामदर्शी होते हैं।

न परिडतस्तुप्यति भाषितेन ।

पण्डित जन बोलने से तृप्त नहीं होते।

विद्रोन सह संयोगः सुधारससमः स्मृतः।

विद्वान के साथ संयोग अमृत के समान आनन्ददायी होता है। प्राज्ञस्यानन्तरा वृत्तिरिह लोके परत्र च।°

प्राज्ञ पुरुष की वृत्ति (जीविका) इस लोक तथा परलोक में भी निर्बाध होती है।

१ कि० ३।१२ ५ गरुड़ १।१०९।७

र चा०नी०शा० सं० १६६५ ६ दे० भा० १।६।४

३ भ० गी० २।११ ७ वन० २०९।४३

४ भ० गी० प्रा१५

पुरतः कृच्छकालस्य थीमान् जागतिं पूरुपः।'

बुद्धिमान पुरुष कष्टकारक समय के आने के पहले ही सावधान हो जाता है।

मवन्ति सुदुरावर्ता हेतुमन्तोऽपि पिएडताः।

हेतुवादी विद्वानों को भो उनके मत से हटाना बहुत कठिन होता है। दिष्टे न व्यथते बुधः।

अवश्पंभावी कठिनाइयों में विद्वान पुरुष व्यथित नहीं होते, हिगते नहीं।

यस्याग्रे न गलति संशयः समृलो

नैवासौ क्वचिद्पि परिडतोक्तिमेति।

जिसके आगे संशय समूल नष्ट न हो जाय वह कभी भी पण्डित नहीं कहला सकता।

प्राज्ञस्य मृर्खस्य च कार्ययोगे समत्वमभ्येति तनुर्न बुद्धिः। ज्ञानी और मूर्खं मनुष्यों के कर्म करने में शरीर तो एक-सा रहता है परन्तु बुद्धि में भिन्नता रहती है।

प्राज्ञास्तात न मुह्यन्ति कालेनापि प्रपीडिताः ।

प्राज पुरुष कालवश पीडित होने पर भी मोह में नहीं पड़ते।

विद्वान् सर्वेषु भृतेषु त्रात्मना सोपमो भवेत्।

समस्त प्राणियों में विद्वान् को अपनी जैसी ही दृष्टि रखनी चाहिये।

सर्वत्र रमते प्राज्ञः सर्वत्र च विराजते।

प्राज्ञ पुरुष सवंत्र सानन्द रहता है और सर्वत्र विराजता रहता है।

१ आदि० २३२।१

२ शांति० १९।२३

३ कर्ण० २।२४

४ योवा० उ० ७९।३३

५ अवि० ५१५

६ वन० १९१।३=

७ शांति० २७६।१०

द शांति० **१३९**१५७

निरर्थं कलहं प्राज्ञो वर्जयेन्म् इसेवितम्।

प्राज्ञ को मूर्ख जैसा निरर्थक कलह नहीं करना त्राहिये।

प्रज्ञया निमितैर्धीरास्तारयन्त्यवुधान् प्लवैः।

विद्वान् पुरुष प्रज्ञा की नौका से अज्ञानियों को तार दिया करते हैं। पिएडतो वन्धमोक्षवित्।<sup>३</sup>

जो बन्धन एवं मोक्ष को समझता है, वही पण्डित है।

यो विद्वान् स गुरुईरिः।"

जो विद्वान है वही गुरु है और वही भगवान है।

विदुपः कर्मसिद्धिः स्तात्तथा नाऽविदुषो भवेत् ।

कर्मों में जितनी सफलता विद्वान् को मिलती है उतनी मूढ़को नहीं मिलती।

अनन्तसुखमाप्नोति तद् विद्वान् यस्त्विकश्चनः।

वह विद्वान् उस अनन्त सुख को प्राप्त करता है जो अकिञ्चन होता है।

विदुपां किमशोमनम्।

विद्वान् लोगों की कौन बात अच्छी नहीं होती ?

त्रात्मवत् सर्वभृतेषु यः पश्यति स पण्डितः।

जो अपने समान ही समस्त प्राणियों को देखता है, समझता है, वही पण्डित है।

१ उद्योग० ३८।३१

५ भाग० १०।२४।६

२ शांति० २३६।२

६ भाग० ११।९।१

३ भाग० ११।१९।४१

७ भाग० ११।२२।२५

४ भाग० ४।२९।५१

न हि० शार४

अनुक्तमप्यूहति परिडतो जनः।

पण्डित लोग विना कहे भो वातों को समझ लेते हैं।

सारं गृह्णन्ति परिडताः।

पण्डित लोग सार वस्तु का ग्रहण करते हैं।

सकुज्जल्पन्ति परिडताः।

पण्डित लाग एकबार ही कोई थात बोलते हैं।

सर्वनाशे ससुत्पन्ने अर्थं त्यजित परिडतः।

जब सर्वनाश की समस्या उपस्थित हो जाय तो पण्डित आधे कर परित्याग कर देता है।

सः परिडतो यः करगौरलिएडतः। '
जो इन्द्रियों द्वारा खण्डित न हो वही पण्डित है।

य क्रियावान् स परिडतः।

जो विद्वान् होने के साथ क्रियावान् भी होता है वही पण्डित है।

त्रापत्स्वपि न ग्रह्यन्ति नराः परिडत**बुद्धयः**।

जिन मनुष्यों में पण्डितों की तरह बुद्धि होती हैं वे आपित्त में भी मोह में नहीं पड़ते।

नष्टं मृतमतिकान्तं नानुशोचन्ति परिडताः।

नष्ट हुई वस्तु के लिए, मरे हुए मनुष्य के लिए तथा बीती हुई बात के लिए पण्डित जन शोक नहीं करते।

१ हि॰ २१४१

ų

६ वन० ३१३।११०

३ चा०नी०शा० सं० १०२२ ७ हि० १।१३६

४ पंच० ४।२८

द पंच० ११३३६

पिएडतो हि वरं शत्रुर्न मुर्खो हितकारकः ।

पण्डित शत्रु हो तो अच्छा पर मूर्खं हितकारक नहीं अच्छा।

चालस्याप्यर्थवद् वाक्यग्रुपयुञ्जीत परिडतः।

वालक की भी उत्तम बात का पण्डित को ग्रहण करना चाहिये।

अधिगतपरमार्थान् परिडतान् माऽवमंस्थाः

तृण्मिव लघुलक्ष्मीनैंव तान् संरुण्छि ।3

परमतत्त्व पर पहुंके हुए पण्डितों का अपमान नहीं करना चाहिये। उनके लिए लक्ष्मी तिनके के समान तुच्छ होती है। वह उन्हें अपने वश में नहीं कर सकती।

को विदेशः सुविद्यानाम् ।

जो अच्छे विद्वान् हैं उनके लिए विदेश क्या है ?

उदयास्तमनज्ञो हि न शोचित न हृष्यति।

संसार की उत्पत्ति और विनाश को जो समझता है वह न शोक करता है और न हर्षित होता है।

विद्वान् भवते नातिवादी।

बिद्धान् पुरुष अतिवादा नहीं होता। वह संक्षेप में ही सारवस्तु कहता है।

यस्यागमः केवलजीविकायै तं ज्ञानपएयं बणिजं वदन्ति।

जिसका शास्त्रज्ञान केवल जीविका कमाने के लिए होता है वह ज्ञान की दूकान करने वाला अर्थात् ज्ञान बेचने वाला विनया है ऐसा विद्वान लोग कहते हैं।

१ पंच० रा४३१

×

२ की० अर्थ० १।१०।१४

६ मु० उ० श्रीश

३ भा० वि० १७

७ माल० १११७

४ चा० नी० रा१३

विद्यावतां सकलमेव गिरां दवीयः ।

विद्वान लोगों की सब बातें अवर्णनीय होती हैं।

काव्यशास्त्रविनोदेन कालो गच्छति धीमताम्।

विद्वानों का समय काव्य एवं शास्त्रों के तिनोद में व्यतीत होता है।

क्वचिद् बुधैरप्यपथेन गम्यते ।

कभी विद्वान लोगों को भी रास्ता छोड कर चलना पड़ता है।

ननु वक्तविशेष-निस्पृहा गुणगृह्या वचने विपश्चितः। विद्वान लोग बक्ता की विशेषता से निरपेक्ष रहते हुए वनतव्य की अच्छाई को ग्रहण करते हैं।

विद्वान् सर्वत्र पूज्यते ।

विद्वान् पुरुष सब जगह सम्मान पाता है।

विद्वानेव विजानाति विद्वज्जनपरिश्रमम्।

विद्वानों के परिश्रम को विद्वान ही जानता है।

विद्वांसो मत्सरप्रस्ताः।

विद्वान जन एक दूसरे के प्रति मत्सरग्रस्त होते हैं।

शास्त्राएयधीत्यापि भवन्ति मुखों

यस्तु कियावान् पुरुपः स विद्वान् ।

शास्त्रों को पढ़कर भी लोग मूर्ल हुआ करते हैं परन्तु जो पुरुष क्रिय।वान् होता है वही वास्तविक रूप में विद्वान है।

५ पंच० रा५७ १ भा० वि० प्रा० ६७ ६ कुव० ५१ २ हि० १११

ु प्राची र प्राची र ३ नै० ९१३६

न हि० १११६७ ४ कि० २।५

अपथे पदमर्पयन्ति हि श्रुतवन्तोऽपि रजोनिमीलिताः। विद्वान् पुरुष भी रजोगुण से अन्धे होकर वेरास्ते चला करते हैं।

शतं द्वान विवदेदिति प्राज्ञस्य लक्षणम्। सौ दे दे पर विवाद न करें, यह बुद्धिमान का लक्षण है।

<u> उपायं चिन्तयन् प्राज्ञो ह्यपायमपि चिन्तयेत्। 3</u> विद्वान् का किसी काम के लिये उपाय सोचते समय अपाय की भी चिन्ता करनी चाहिये।

### पत्नी-

कियाणां खनु धर्म्याणां सत्पत्न्यो मृलकारणम् । अच्छी पत्नियाँ धार्मिक क्रियाओं का मूलकारण होती हैं।

पत्नी धर्मार्थकामानां कारणं परमं मतम्। विशेषतश्च धर्मस्य।

> पत्नी ही धर्म, अर्थ और काम का प्रधान कारण है और विशेषकर धर्म का।

रतिपुत्रफला दाराः।

पत्नीलाभ का फल संभोग और सन्तान है।

भवन्त्यव्यभिचारिएयो भर्तुरिष्टे पतित्रता ।'

पतिवता स्त्रियाँ पति की इच्छा से विपरीत आचरण नहीं करतीं।

१ रघु० ९।७४

५ मार्क ६ ६ १९

२ हि॰ ३।३६

६ सभा० पा११२

३ हि० ४।११ 👙 📑 😅 ७ कु० सं० ६।८६

४ कु० सं० ६।१३

#### पध्य--

अप्रियस्यापि पथ्यस्य परिणामः सुखावहः। विश्व अप्रिय पथ्य का भी परिणाम सुखकर होता है।

### पद्रथं -

सर्वे पदस्थस्य भवन्ति मित्राः। रे पद पर वंठे हुए व्यक्ति के सभी मित्र होते हैं।

#### परतन्त्र-

सुखं किं परतन्त्रस्य स्त्रीजितस्य विशेषतः।

जो मनुष्य परतन्त्र हो और विशेषकर स्त्री के अधीन रहता हो तो उसे सुख कहाँ ?

ये पराधीनकर्माणो जीवन्तोऽपि च ते मृताः।

जिनके सब कर्म पराधीन होते हैं वे जीते हुए भी मृत हैं, मरे हुए हैं।

# परधन, परस्त्री-

परस्वं नरकायैव परदाराश्र मृत्यवे ।

दूसरे का धन नरक में ले जाता है और दूसरे को स्त्री मृत्यु का कारण बनतो है।

त्रनार्यः परदारव्यवहारः । '

दूसरे की स्त्री से व्यवहार रखना आर्य-आचरण के विरुद्ध है।

#### पराक्रम -

हन्त्यनर्थं पराक्रमः।

मनुष्य का पराक्रम उसके सब अनर्थ दूर कर देता है।

१ हि० २।१४२ १ वामन० १४।४४ २ गरुड़० १।१०९।७ ६ अ० शा० ७ ३ दे० भा० १।१४।३८ ७ उद्योग० ३९।४२ ४ शौ० नी० ३७

#### पराभव-

सम्भावितस्य स्वजनात् पराभवो यदा स सद्यो मरगाय कल्पते। स् सम्मानित व्यक्ति का जब अपने लोगों से पराभव होता है तो वह उसके लिए मरण का कारण बन जाता है।

### परिश्रह—

परिग्रहो हि दु:खाय यद् यतिप्रयतमं नृगाम्।

जो अधिक प्रिय होता है उसका परिग्रह मनुष्य के लिए दुःख का ही कारण होता है।

तन्मात्रमाद्द्यात् यावदत्र प्रयोजनम् ।

मनुष्य को उतने ही धन का संग्रह करना चाहिये जितने की उसको आवश्यकता हो।

नैनः प्राप्नोति वै विद्वान् यावदर्थपरिग्रहः।

बुद्धिमान पुरुष जब अपनी आवश्यकता के अनुरूप ही अर्थ का संग्रह करता है तो उसे पाप नहीं लगता।

अलं परिग्रहेराँव दोषवान् सपरिग्रहः।

परिग्रह से दूर रहना चाहिये क्योंकि जो परिग्रही होता है वह दोषभागी होता है।

## परोपकार-

परोपकारः पुरुवाय पापाय परवीडनम्।

परोपकार पुण्य का तथा परपीडा पाप का कारण है।

१ भाग० ४।३।२५

४ भाग० नार्वार्७ ...

२ भाग० ११।९।१ व क्लेक्ट इ

¥

३ शांति० २१७।१९

६ पंच० ३।१०२

परोपकारशून्यस्य धिग् मनुष्यस्य जीवितम्।'
परोपकार से शून्य मनुष्य के जीवन को धिक्कार है।

# परोपदेश—

परोपदेशे पाण्डित्यं सर्वेषां सुकरं नृणाम् ।

परोपदेश में पण्डिताई दिखाना सभी मनुष्य के लिए सुकर होता है।
सुखग्रुपदिश्यते परस्य।

दूसरों को उपदेश देना बड़ा सहज होता है।

#### पलायन--

अनार्यज्ञष्टमस्वर्ग्यं रखे राजन् पलायनम्।\*

राजन्, युद्ध क्षेत्र से भागना आर्यपरम्परा के विरुद्ध तथा स्वर्ग का बाधक है।

त्रयुद्धेन व्यवस्थानं नेप धर्मः सनातनः।"

युद्ध न करने का निश्चय रखना यह सनातन धर्म नहीं है।

न दैन्यं न पलायनम्।

युद्ध में न हीनता होनी चाहिये और न युद्ध से पलायन होना चाहिये।

### पश्चात्ताप-

पश्चात्तापो हि सर्वेषामघानां निब्कृतिः परा ।

पश्चात्ताप समस्त पापों का अन्तिम प्रायश्चित्त है।

विकर्मणा तप्यमानः पापाद् विपरिग्रुच्यते ।

कुकर्म करने के वाद पश्चात्ताप करने से मनुष्य पाप से छूट जाता है।

8

५ शल्य० ५१।५०

२ हि० १११०३

٤

३ काद०

° ७ स्क० व० २२१८४

४ शल्य० ३९।२४

= शांति० १५२।२३

### परगृह--

परसद्ननिविष्टः को लघुत्वं न याति।

दूसरे के घर में जाने पर कौन व्यक्ति लबुता को नहीं प्राप्त हं ता।

कष्टादिप कष्टतरं परगृहवासः परात्रं च।

दूसरे के घर का निवास तथा दूसरे के अन्न का भोजन कप्ट से भी वड़कर कष्टदायी होता है।

### पाण्डित्य-

पाणिडत्यं नाम तन्मौर्व्यं यत्र नास्ति वितृष्णता । वह पाण्डित्य मूर्खता है जिसमे तृष्णा का परित्याग न हो ।

एतदात्मविज्ञानं पाणिडत्यम्।

यह जो आत्मज्ञान है वहा पाण्डित्य है।

किं पाणिडत्यं परिच्छेदः।

पाण्डित्य क्या है ? भले-बुरे का विवेक करना ही पाण्डित्य है।

पाणिडत्यस्य विभूपणं सुजनता।

पाण्डित्य को शोभा सुजनता है।

एतदेव हि पारिडत्यं यदायात्राधिको व्ययः।

यहो पण्डिताई और बुद्धिमानी है कि आय से अधिक व्यय न किया जाय।

# एतदेव हि पाण्डित्यं यत् स्व ल्पाद् भूरिरक्षणम् ।

यही पाण्डित्य है कि थोड़े व्यय से अधिक आय बचाया जा सके।

१ चा • नी० १५।१४

५ हि॰ रा१४७

२ स० प० मा० १०१४

६ सु० ३०५४

३ योवा० नि० उ० १९४।३४

10

४ वृ० उ० शा० भा० ३।४।१

दरंच० १११९

श्चनः पुच्छमिवानर्थं पारिडत्यं धर्मवर्जितम् ।

धर्म से हीन जो पाण्डित्य होता है वह कुत्ते के पूँछ के समान व्ययं होता है।

#### पात्र-

दुःखेनासाद्यते पात्रम् ।

सत्पात्र व्यक्ति बहुत कठिनाई से मिलता है।

अपात्रं पात्रतां याति यत्र पात्रं न विद्यते ।3

जहाँ कोई पात्र नहीं होता वहाँ अपात्र व्यक्ति ही पात्र बन जाता है। विनयाद् याति पात्रताम्।

मनुष्य विनय होने से पात्रता को प्राप्त करता है।

पात्रत्वाद् धनमाप्नोति ।

मनुष्य पात्र ( योग्य ) होने से धन-सम्पत्ति प्राप्त करता है।

पाप-

यथा इवः प्रैष्यन् पापात् कर्मगो जुगुप्सते एवमेवाहरहः पापात् कर्मगो जुगुप्सेताकालात् ।

जैसे मनुष्य कल अपने को मरने वाला समझ कर पापों से घृणा करता है इसी प्रकार प्रतिदिन मृत्युपर्यन्त पाप कर्मों से घृणा करनी चाहिये।

यः सकृत्पापकं कुर्यात् कुर्यादेनत्ततोऽपरम्।

जो व्यक्ति एकबार पाप कर देता है तो वह दूसरा भी पाप करने लगता है।

१ पंच० ३।९७

५ हि॰ प्र० ६

२ शांति० १११।६९

६ चै० उ० ४।११।४।४

३ चा० नी० शा० सं० २१६० ७ ए० बा० ७।१७

४ हि० प्र० ६

नहि व्यवस्था भवति यदि पापो न वार्यते।

यदि पाप को न रोका जाय तो कोई व्यवस्था नहीं चल सकती।

एकः पापानि कुरुते फलं भुंक्ते महाजनः।

एक मनुष्य पाप करता है पर उसका फल बहुत लोग भोगते हैं।

जानता तु कृतं पापं सर्वं गुरु भवत्युत ।

जान-बूझकर किया हुआ सब पाप बड़ा पाप होता है।

स्वयं पापं प्रकाशते।

पाप अपने आप ही प्रकाशित हो जाता है, प्रगट हो जाता है।

कृत्वा पापं हि सन्तप्य तस्मात् पापात् प्रमुच्यते ।"

पाप करके मनुष्य उसके लिए पश्चात्ताप करने के बाद उस पाप से मुक्त हो जाता है।

लोभमूलानि पापानि।

सभी पापों का लोभ ही मूल कारण होता है।

यदा वै श्रियोऽन्तं गच्छत्यथ पापीयान् भवति।"

जब मनुष्य के धन का अन्त हो जाता है तो वह पापी हो जाता है।

पापी-

अभिनन्दन्ति भृतानि विनाशे पापकर्मणः।

पाप करने वाले व्यक्ति का विनाश हो जाने पर सब लोग प्रसन्न होते हैं।

१ शांति० ९०। न

ं ५ मनु० ११।२३०

2

६ चा० नी० सा० सं० द९३

३ शांति० ३५१४०

७ मै॰ सं० रारा ९

8

द वा० रा० **५।३१।१३** 

कथाऽपि खलु पापानामलमश्रेयसे यतः। पापी लोगों की चर्चामात्र भी दुःख के लिये पर्याप्त होती है।

पारस्परिक सहयोग-

धारयध्वं परस्परम्।

परस्पर सहयोग रक्खो, एक दूसरे की रक्षा करो।

सर्वेपामेव भृतानामन्योन्येनोपजीवनम् ।

सभी प्राणियों का पारस्परिक सहयोग से ही जीवन चलता है।

परस्परं भावयन्तः श्रेयः परमवाप्स्यथ ।

परस्पर के सिंदुचार एवं सहयोग से ही परम कल्याण कर सकोगे।

ध्यायन्तु भृतानि शिवं मिथो धिया। सभी प्राणी अन्तः करण से परस्पर कल्याण का चिन्तन करें।

पिता-

पितु हिं वचनं कुर्वन् न किश्चन्नाम हीयते।

पिता के वचन का पालन करनेवाला कोई भी व्यक्ति दीन-हीन नहीं होता।

पितरि शीतिमापने शीयन्ते सर्वदेवताः।"

पिता के प्रसन्न होने पर सब देवता प्रसन्न हो जाते हैं।

ऋगकर्ता पिता शत्रुः।

ऋण करनेवाला पिता शत्रु होता है।

१ शि० व० २१४०

॰ ु५ भाग० ५।१८।९

२ आश्व॰ २३१२४ ६ वा॰ रा॰ २१२११३७

३ भीष्म ४।२३

9

४ भ० गी० ३।११ - - - - हि॰ प्र० २२

पितृदोपेण मूर्वता ।'

पिता के दोष से सन्तान मूर्ख होती है।

माता शत्रुः पिता वैरी येन वालो न पाठितः।

वह माता और पिता शत्रु हैं जिन्होंने बालकों को पढ़ायानहीं।

पुण्य---

पुरायं कर्म सुकृतस्य लोकः।

पुण्य कर्म स्वर्ग लोक का दाता होता है।

यथा वृक्षस्य संपुष्टिपतस्य दूराद् गन्धो वात्येवं

पुरायस्य कर्मगो दूराद् गन्धो वाति।

जैसे पुष्पित वृक्ष का गन्ध दूर से ही महकता है उसी प्रकार पुण्य कर्म का गन्ध भी दूसरे से ही महकता है।

दिवं स्पृशति भूमिं च शब्दः पुएयस्य कर्मणः।

पुण्य कर्म का जो शब्द है वह आकाश और भूमि दोनो का स्पर्श करता है।

रक्षन्ति पुरायानि पुराकृतानि ।

पहले के किये हुए पुण्य संकटों में मनुष्य की रक्षा करते हैं।
पुरायैर्पशो लभ्यते।

पुण्य कर्मों से यश प्राप्त होता है।

पुरपैविंना नहि भवन्ति समीहितानि ।

पुण्य कर्मों के विना मनुष्य की इच्छाएँ पूरी नहीं होतीं।

१ चा० नी० शा० सं० ३४

स बग० ३९३।१२०

२ हि० प्र० ३९

६ भ० नी० ९७

३ तै० बार शशाशाश्य

9

४ महाना० उ० दार

**५ सु० सु० ३१।२१** 

### पुराय-पाप--

सुकृत दुष्कृतं चैव गच्छुन्तमनुगच्छुति ।' पुष्य और पाप करनेवाने के पीछे-पीछे जाते हैं।

पृर्क्ष कर्तुर्गच्छिति पुरायपापं पश्चाच्चेद्मसुयातीह कर्ता। पुण्य और पाप करनेवाले के पहले ही पहुँच जाते हैं और कर्ता उनके पोछे पहुँचता है।

### पुण्यकृत्—

एकं पुरायं यन्तं वहवोऽनुयन्ति ।3

एक पुण्य करनेवाला आगे चलता है तो उसके पीके बहुत लोग चलने लगते हैं।

पुरायं पूर्वं यन्तं पापीयान् पश्चादन्वेति।

पुण्य करनेवाला पहले जाता है और पाप करनेवाला पीछे जाता है।
ये हि जनाः पुरायक्रतः स्वर्गं लोकं यन्ति तेपामेतानि
ज्योतींपि।

जो पुण्य करनेवाले लोग स्वर्ग में जाते हैं उन्हीं की ये ज्योतियाँ हैं जो आकाशमण्डल में जगमगाती हैं।

### पुत्र--

पुत्रो हि हृदयम्। '

पुत्र माता-पिता का हृदय होता है।

१ सु० सु० ३१।३ ँ४ क० २९।६ २ ५ माश० ६।५|४।६ ३ काठ० २७, १० ६ तै० २।२।७।४ पुनाम नरकमनेकशततारं तस्मात् त्रातीति पुत्रः, तत्पुत्रस्य पुत्रत्वम्।

"पुं" नाम का एक नरक है जिसमें सैकड़ों तार होते हैं उस नरक से पुत्र पिता का त्राण करता है अर्थात् बचाता है इसलिए पुत्र को पुत्र कहा जाता है।

सोऽयं मनुष्यलोकः पुत्रेशैव जय्यो नान्येन कर्मशा। व यह मनुष्य लोक पुत्र से ही अर्थात् पुत्र उत्पन्न करके ही जीता जा सकता है अन्य किसी कर्म से नहीं।

धन्यास्ते मानवा लोके सुपुत्रो यद्गृहे स्थितः। अ वे मनुष्य धन्य है जिनके घर में कोई सुपुत्र रहना है।

अनपत्यते कपुत्रत्वम् इत्याहुर्धर्मवादिनः । एक पुत्रवाला व्यक्ति अनपत्य अर्थान् निस्सन्तान के ही समान होता है, ऐसा धर्मवादी लोगं कहते हैं।

सन्तानं हि परो धर्म एवमाह पितामहः। सन्तान होना परम धर्म है ऐसा पितामह ने कहा है।

पित्रा पुत्रो वयस्थोऽपि सततं वाच्य एव तु ।'
पुत्र वयस्क हो जाने पर भी पिता द्वारा सदा शिक्षणीय होता है।

प्राप्ते तु पोडशे वर्षे पुत्रं मित्रमिवाचरेत्।

जव पुत्र सोलहवें वर्ष पर पहुँच जाय तो उससे मित्र जैसा व्यवहार करना चाहिये।

१ गो० ब्रा० शाशार

५ आदि ४५११४

२ मा० श० १४।४।३।२४

६ आदि० ४२।४

३ दे० भा० ४।४

७ चा० नी० शा० सं० ८८९

४ आदि० ९००।६७

पुत्रस्पर्शात् सुखतरः स्पर्शो लोके न विद्यते । पुत्र के स्पर्श से बढ़कर सुखप्रद स्पर्श संसार में और कोई नहीं। आत्मात्मनैव जनितः पुत्र इत्युच्यते बुधैः। अपने से ही उत्पन्न की हुई अपनी आत्मा पुत्र कहलाती है।

म् दिन पुत्रानुपाघाय प्रतिनन्दन्ति मानवाः। प्रे पुत्र के शिर को सूँघकर अर्थात् उसे छाती से लगाकर मनुष्य आर्नान्दत होते हैं।

पुत्रलाभो हि कौरच्य सर्वलाभाद् विशिष्यते। र कौरव, पुत्र का लाभ सत्र लाभों से बढ़कर होता है।

निदेशवर्ती च पितुः पुत्रो भवति धर्मतः । ' पुत्र धर्म के अनुसार पिता के निर्देश में रहनेवाला होता है। पुत्रस्नेहस्तु बलवान् । '

पुत्र का स्नेह बलवान होता है।

तत् किमपत्यं यत्र नास्त्यध्ययनं विनयो वा। " वह कसो सन्तान है जिसमें न ज्ञान हो और न विनय हो।

प्रीणाति यः सुचिरितैः पितरौ स पुत्रः। जो अपने उत्तम चरित्रों से माता-पिता को प्रसन्न रखता है वही पुत्र है।

पुत्रः शत्रुरपिडतः। '
मूर्ख पुत्र शत्रु के समान होता है।

१ आदि० ७४।४८ ६ स्त्री० १३।३३ २ आदि० ७४।४८ ७ शौ० नी० २७ १८ ३ आदि० ७४।६१ ८ भ० नी० ६८ ४ अनु० ६८।३४ ९ हि० प्र० २२ ५ आश्रम० ४।८ वरमेको गुणी पुत्रो न च मूर्वशतान्यपि।

एक ही गुणवान पुत्र अच्छा, पर सैकड़ों मूर्ख पुत्र अच्छे नहीं।

गुगावति पुत्रे कुटुम्बिनः स्वर्गः।

पुत्र के गुणवान हो जाने पर गृहस्थ को स्वर्ग मिल जाता है।

कः सुनुविनयं विना ।

विनय के विना पुत्र कैसा ?

कोऽर्थः पुत्रेण जातेन यो न विद्वान् न धार्मिकः।

उस पुत्र के उत्पन्न होने से क्या लाभ जो न विद्वान हो और न धार्मिक हो।

ते पुत्रा ये पितुर्भक्ताः।

वे ही पुत्र हैं जो पिता के भक्त होते हैं।

कष्टं खलु अनपत्यता।'

अपत्यहीन होना निश्चय ही कष्ट की वात है।

<mark>अपुत्रता मतुष्याणां श्रेयसे न कुपुत्रता।</mark>

पुत्र न होना मनुष्य के लिए अच्छा है पर कुपुत्र होना अच्छा नहीं।

पुत्रगात्रस्य संस्पर्शश्चन्दनादतिरिच्यते । '

पुत्र के शरीर का स्पर्श चन्दन के स्पर्श से भी बढ़कर होता है।
सुपुत्रः कुलदीपकः।

उत्तम पुत्र कुल को दीपक के समान प्रकाशमान करता है।

१ हि॰ प्र० १८

६ अ० शा० ६।२२

२ चा० सू० ६।१२

- ७ भार्क ० १९ ७

3

ुः द पंच० ४।२०

४ हि० प्र० ९३

- ८५८ ९ नी० शा० ३६

१ चा० नी० शा० सं० ४२६

पुरुष—

पुरुषो बाब सुकृतस्। '

पुरुष हो विधाता की कृतियों में उत्तम कृति है। पुरुषो वे प्रजापतेर्नेदिष्टम्।

पुरुष ही प्रजापित का अत्यन्त समीपवर्ती जीव है।

प्रभवन् योऽनहंवादी स वै पुरुष उच्यते।3

जो समर्थं होते हुए भी अहंकारी न हो वही पुरुष है।

एतावानेव पुरुषो यद्मपी यद्भमी।\*

पुरुष इतने से ही पुरुष कहलाता है कि वह अन्यायियों के लिये अमर्षी और अक्षमी होता है।

परं विषहते यस्मात् तस्मात् पुरुष उच्यते ।"

पुरुष इसीलिए पुरुष कहलाता है कि वह पर को सहन नहीं करता।

श्रीमान् स यावद् भवति तावद् भवति पूरुपः।

पुरुष जब तक श्रीमान् रहता है तभी तक पुरुष कह्लाता है।

त्रयोग्यः पुरुषो नास्ति योजकस्तत्र दुर्लभः।"

कोई भी पुरुष अयोग्य नहीं होता परन्तु उसे उसके योग्य काम में लगाने वाला पुरुष दुर्लभ होता है।

सुदुःखं पुरुषज्ञानं चित्तं येषां चलाचलम्।'

पुरुषों को ठीक-ठीक पहचान लेना बहुत कठिन है। क्योंकि इनका चित्त एक समान नहीं होता। कभी चंचल होता है तो कभी स्थिर।

१ ऐ० उ० राइ

२ शत० २।४।१।१

३ अनु० १४६।१४

४ उद्योग० १३३।३३

प्र उद्योग० १३३।३५

६ उद्योग० ७२।१६

७ सु० र० भा० पृ० १४६।१४८

द शांति० १११**।**द१

समुद्रकल्प. पुरुषो न कदाचन पूर्यते। वह कभी पूरा नहीं होता। पुरुष समुद्र के समान अगाध होता है। वह कभी पूरा नहीं होता।

नाम यस्याभिनन्दन्ति द्विषोऽपि स पुमान् पुमान्। र जिस पुरुष के नाम का शत्रु भी अभिनन्दन करते हैं वही पुरुष पुरुष है।

ऋद्भियुक्ता हि पुरुषा न सहन्ते परस्तवम् । व समृद्धिशालो पुरुष दूसरों की प्रशंसा को सहन नहीं करते ।

# पुरुवार्थ-

कृतं मे दक्षिणे हस्ते जयो मे सन्य आहित:। <sup>४</sup> यदि मेरे दाहिने हाथ में पुरुषार्थं है तो विजय वार्ये हाथ में रखा हुआ है।

विद्या तपो वा विपुत्तं धनं वा सर्वं ह्येतद् व्यवसायेन शक्यम्।"

विद्या, तप अथवा विपुल सम्पत्ति यह सब कुछ व्यवसाय से ही प्राप्त किया जा सकता है।

इच्छन्ति देवाः सुन्वन्तं न स्वप्नाय स्पृहयन्ति।

देवगण कर्मशील पुरुष को चाहते हैं। वे आलसी पुरुष को नहीं चाहते।

धर्मार्थकाममोक्षाख्याः पुरुषार्थाः सनातनाः। । विकास स्वातन हैं। विकास स्वातन हैं।

१
२ किरात० ११।७३ ६ ऋग्० न।२।१ न
३ वा० रा० २।२६।२५ ७ वृ० ना० ४।१
४ अयर्व० ७।४२।न

पुरुपकारमजुवर्तते दैवम्।

दैव पौरुष का अनुसरण करता है।

जितक्लेशस्य पौरुषम्।

जो क्लेशों को सह लेता है उसी का पौरुष सिद्ध होता है।

दैवं निहत्य कुरु पौरुषमाः मशक्त्या ।3

दैव की चिन्ता न कर अपनी शक्ति के अनुसार पुरुषार्थं करो।

देखिये — उद्यम, उद्योग

पूर्णता—

न पूर्गोऽस्मीति मन्येत धर्मतः कामतोऽर्थतः ।\*

ध्मं काम या अर्थं किसी में भी अपने को पूर्ण नहीं मानना चाहिये।

पूर्णता गौरवाय।"

मनुष्य का पूर्ण होना उसके गौरव का कारण होता है।

पृथिवी---

इयं पृथिवी सर्वेषां भृतानां मधु, त्रस्यै पृथिव्यै सर्वाणि भृतानि

यह पृथ्वी सब प्राणियों के लिये मघु है और इस पृथ्वी के लिये

सब प्राणी मधु हैं।

पृथिच्यां त्रीणि रत्नानि जलमन्नं सुमापितम् । अ जल, अन्न और मधुर वचन ये तीन पृथ्वी के रत्न हैं।

पूर्णा मही सुन्दर-सुन्दरेशा। प्रिक्ति सुन्दर से सुन्दर वस्तुओं से भरी है।

१ चा० सु० रा६

प्र मे० पू० २० ६ वृ० उ० २।४।९

३ पंच० २।१३७

७ चा० नी० १३।२१

४ श० नी०

5

बहुरत्ना बसुन्धरा।

पृथ्वी बहुत रत्नों से भरी हुई है।

वीरमोग्या वसुन्धरा।

पृथ्वी का भाग वीर पुरुष ही कर सकते हैं।

बह्वाश्रयी हि मेदिनी ।

पृथ्वी अनेक आश्चर्यों से भरी हुई है।

पौरुष-देखिये--पुरुवार्थ

प्रकृति—

प्रकृतिं यान्ति भृतानि निग्रहः किं करिष्यति ।

मनुष्य अपनी प्रकृति के अनुसार चलता है, उस पर किसी का निग्रह क्या करेगा ?

सतीव योपित् प्रकृतिश्र निश्चला पुमांसमभ्येति भवान्तरेष्वपि ।

> सती स्त्रों के समान मनुष्य की प्रकृति भी निश्चल होती है और वह दूसरे जन्मों में भी अपने पूर्व पुरुष को ही प्राप्त होती है।

स्वभावो दुरतिक्रमः।'

स्वभाव का बदलना बहुत कठिन होता है।

स्वभावो मूहिंन तिष्ठति।"

स्वभाव मनुष्य के शिर पर विराजमान रहता है।

१ चा० नी० १४) द २ सो० नी० २९१६१

४ शि० व० ९१६२ ६ वा० रा० ६१३६१११ ७ हिती० ११२०

₹

४ गीता० ३।३३

#### प्रजनन--

यजननं वै प्रतिष्ठा लोके। साधु प्रजायास्तन्तुं तन्वानः पितृ-णामनृणो भवति भे

सन्तान की उत्पत्ति ही लोक में प्रतिष्ठा का कारण है। मनुष्य उत्तम सन्तान को उत्पन्न करता हुआ पितृ-ऋण से उर्ऋण हो जाता है।

प्रजातन्तुं मा व्यवच्छेत्सीः । र

प्रजनन की तन्तु को —परम्परा को मत तोड़ो।

#### प्रज्ञा---

प्रज्ञानेत्रो लोकः । प्रज्ञा प्रतिष्ठा । प्रज्ञानं त्रक्ष । 3

प्रज्ञान ही लोगों को प्रेरित करता है। प्रज्ञान ही सबका आधार है। प्रज्ञान (चैतन्य) ही ब्रह्म है।

प्रज्ञारारेगाभिहतस्य जन्तो-

विचिकित्सकाः सन्ति न चौषधानि ।

प्रज्ञा के वाण से जो मनुष्य मार दिया जाता है उसके लिये न कोई चिकित्सक होता है और न कोई औषधि ही।

न शो चन्ति कृतप्रज्ञाः पश्यतः परमां गतिम् ।

प्रज्ञावान् पुरुष परम गित को देखते हुए किसी बात के लिये शोक नहीं करते हैं।

ये प्रज्ञावलमारूढास्ते तीर्णा बुडिताः परे।

जिनके पास प्रज्ञा का वल होता है वे तो पार हो जाते हैं पर दूसरे लोग ड्ब जाते हैं।

१ महाना० उ० २२।१

२ तै० उ० शाशशाश

३ ऐ० उ० ५।३

४ उद्योग० ३७।५८

५ वन० २१६।२८

६ योवा० स्थिति० ४६।२५

प्रज्ञा प्रतिष्ठा भूतानां प्रज्ञालाभः परो मतः।

प्रज्ञा प्राणियों की प्रतिष्ठा (आधार) है और प्रज्ञा का लाभ सबसे बड़ा लाभ है।

प्रज्ञा प्रगल्भं कुरुते मनुष्यम् ।

प्रज्ञा मनुष्य को प्रगलम—कार्यं कुशल बनाती है।

प्रज्ञाप्रासादमारुह्य ग्रुच्यन्ते महतो भयात्।

प्रज्ञा के प्रासाद पर चढ़कर मनुष्य बड़े-बड़े भयों से मुक्त हो जाते हैं।

यद् वलानां वलं श्रेष्ठं तत् प्रज्ञावलग्रुच्यते ।

वलों में जो बल सबसे श्रेष्ठ माना जाता है वह प्रज्ञा ही है।

प्रज्ञया मानसं हन्याद् दुःखं शारीरमौपधैः।

प्रज्ञा से मानसिक दुःख को तथा औषधों से शारीरिक दुःख को दूर करना चा<sup>ह</sup>र ।

कर्मणि व्यज्यते प्रज्ञा ।

कमं में ही मनुष्यों की प्रज्ञा की अभिव्यक्ति होती है।

यस्य नास्ति स्वयं प्रज्ञा शास्त्रं तस्य करोति किम्।"

जिसके पास अपनी प्रज्ञा नहीं उसे शास्त्र क्या लाभ पहुँचा सकता है ?

१ शांति १८०।२

४ वन० २१६।१७

२ शांति० ६८। ५८

६ हितो० ३।१२९

३ वन० २०६१९६

उँ चार जीर १०।९

४ उद्योग० ३७।२५

महाज्ञल इवाऽक्षोभ्यः प्रज्ञातृप्तः प्रसीद्ति । प्रज्ञा से परिपूर्ण व्यक्ति महाबलवान के समान अडिंग होता है और प्रसन्त रहता है।

### प्रतिज्ञा—

लक्ष्यां हि महत्त्वस्य प्रतिज्ञापरिपालनम् । प्रतिज्ञा का पालन करना मनुष्य के महत्त्व का लक्षण है। मिथ्या प्रतिज्ञां कुरुते को नृशंसतरस्ततः । प्रतिज्ञां कुरुते को नृशंसतरस्ततः । प्रतिज्ञां करता है उससे बढ़कर नीच कौन होगा ?

### त्रत्युपकार—

• धर्मलोपो महांस्तस्य कृते ह्यप्रतिकुर्वतः । जो उपकार करने वाले के प्रति प्रत्यपकार नहीं करता वह महान् अधर्म करता है।

प्रत्युपकुर्वन् बह्वपि न भाति पूर्वोपकारिणा तुल्यः । वहुत प्रत्युपकार करने पर भो मनुष्य पहले उपकार करने वाले के तुल्य नहीं होता।

नरः प्रत्युपकाराणामापत्स्वायाति पात्रताम् । पम्बन्धाः अपित्तं के समय ही प्रत्युपकारं का पात्र बनता है।

#### प्रमाद--

प्रमादं वे मृत्युमहं ब्रवीमि तथाऽप्रमाद्ममृतत्वं ब्रवीमि । में प्रमाद को ही मृत्यु कहता हूं और अप्रमाद को ही अमरता कहता हूं।

१ ज्ञांति० २२०।१४ ५ ज्ञांति० १३८।८२ २ • ६ वा० रा० ७। ४०।२२ ३ वा० रा० ४।३४।८ ७ उद्योग० ४२।४ ४ वा० रा० ४।३३।४६ न हि प्रमादात् परमोस्ति कश्चिद् वधो नरागामिह जीवलोके। । इस जीवलोक में प्रमाद से बढ़कर मनुष्यों का कोई बद्य नहीं है।

उपायमास्थितस्यापि नश्यन्त्यर्थाः प्रमाद्यतः।

उपाय का सहारा लेनेवाले व्यक्ति के भी काम प्रमाद करने के कारण बिगड़ जाते हैं।

अप्रमत्तः सदा भवेत्।\*

सदा प्रमाद से बचना चाहिये, सावधान रहना चाहिये।

प्रमादात् सर्वभूतानि विनञ्यन्ति न संशयः। प्रमाद करने से सभी प्राणी विनष्ट हो जाते हैं इसमें कोई सन्देह नहीं।

#### प्रमत्त-

नहि प्रमत्तेन नरेगा शक्यं विद्या तपः श्रीविंपुलं यशो वा । प्रमादी मनुष्य विद्या, तप, श्री, अथवा विपुलः यश कुछ भी नहीं प्राप्त कर सकता है।

#### प्रयत्न-

स्वभावाद् यत्नमातिष्ठेद् यत्नवान्नावसीदति।

स्वभाव से ही मनुष्य को प्रयत्नशील होना चाहिये। प्रयत्नशील मनुष्य कष्ट नहीं पाता।

धिग् जन्म यत्नरहितम्।"

प्रयत्नरहित जन्म को धिक्कार है।

१ २ शि० व० २।१०० ३ शांति० १४०।६० ४ प० पु० सृ० १६।३६१ ४ सौतिक० १०१२= ६-शांतिं० ३३१।२ ७ स्कन्द० वै० २०१९ यत्नवान् सुखमेधते।

प्रयत्नशील मनुष्य सुखपूर्वक बढ़ता जाता है।

यत्नयुक्तिविहीनस्य गोष्पदं दुस्तरं भवेत्।

जो व्यक्ति यत्न और युक्ति दोनों से हीन हो उसके लिए गोष्पद (गौ के खुर इतनी जमीन) भी दुष्पार हो जाती है।

यदुपगताः पद्मुत्तमं महान्तः प्रयतनकल्पतरोर्महाफलं तत्। महान पुरुषों ने जो उत्तम पद प्राप्त किया वह प्रयत्नरूपी कल्पतर का ही महान फल है।

यत्नेन पुंस्त्वं सफलीकुरुष्व ।

प्रयत्न करके अपने पुरुषजन्म को सफल करो।

यत्नैः शुभैः पुरुपता भवतीह नृणां दैवं विधानमनुगच्छति कार्यसिद्धिः।"

> अच्छे प्रयत्नों के करने से पुरुषों का पुरुषत्व प्रकट होता है पर कार्यसिद्धि तो देवी विधान के अनुसार ही होती है।

यत्ने कृते यदि न सिध्यति कोऽत्र दोषः। । यत्न करने पर भी यदि कार्यसिद्धि न हो तो मनुष्य का क्या दोष ?

#### प्रयोग--

प्रयोगे शिक्षायाः परीक्षा भवति । प्रयोग में शिक्षा की परीक्षा होती है।

१ प्रवि २।१२ २ योवा० उप० ७५।५३ ू६ पंच० २।१३७ ३ योवा० उप० ७५।५ ७ दी० मा०:२।२८ ४ वि० चू० ४।१२ कार्यें व्वटष्टकर्मा यः शास्त्रज्ञोऽपि विग्रस्यति।

कार्यों में जिसने अपने ज्ञान का प्रयोग नहीं किया वह शास्त्रज्ञ होने पर भी अज्ञानी जैसा रहता है!

#### प्रलाप

शोकक्षोमे च हृद्यं प्रलापंरेव धार्यते ।

शोक से विह्वल होने पर हृदय प्रलाप से ही स्थिर हो पाता है। बलवद्पि शिक्षितानामात्मन्यप्रत्ययं चेतः।

उत्तम रूप से शिक्षा प्राप्त किये हुए लोगों का भी अपने विषय में विश्वास नहीं होता।

### प्रयोजन-

तृणेनापि प्रयोजनमस्ति किं पुनर्न पाणिपादवता मनुष्येण । वृण की भी मनुष्य को जरूरत पड़ती है फिर हाथ-पैर वाले मनुष्य की जरूरत के विषय में क्या कहना ?

प्रयोजनमनुद्दिश्य न मन्दोऽपि प्रवर्तते ।

गैवार आदमी भी विना प्रयोजन के कोई काम नहीं करता।

#### प्रवास -

देशान्तरप्रवासेन जितक्लेशो भवति।

विभिन्न स्थानों में प्रवास करने से मनुष्य क्लेश सहन करने का अभ्यासी हो जाता है।

१

४ सो० नी० ३२।२९

२ उत्तर० ३१२९

¥

३ अ० शा० प्र० २

६ वा० नी० ३१२

## प्रशंसा-

स्तोत्रं कस्य न तुष्टये।

अपनी प्रशंसा सुनकर किसको प्रसन्नता नहीं होती।

प्रभवो ह्यात्मनः स्तोत्रं जुगुप्स्यन्त्यपि विश्रुताः । महान पुरुष विख्यात होते हुए भी अपनी स्तुति को पसन्द नहीं

#### प्रसन्न-

करते।

प्रसन्नाकारेषु सर्वोऽपि मुस्यति ।' प्रसन्न मुखनुद्रा वाले पुरुषों पर सब लोग मुग्ध हो जाते हैं।

प्रसन्नचेतसो ह्याशु बुद्धिः पर्यवतिष्ठति । प्रसन्न चित्तवाले पुरुष की बुद्धि बीझ ही स्थिर हो जाती है।

### प्रसन्नता---

प्रसादे सर्वदुःखानां हानिरस्योपजायते ।

चित्त के प्रसन्न होने पर मनुष्य के समस्त दुःखों का विनाश हो जाता है।

मैत्रीकरुणामुदितोपेक्षाणां सुखदुःखपुणयापुण्यविषयाणां भाव-नातश्चित्तप्रसादनम् । '

सुख में मैत्री, दुःख में करुणा, पुण्य मे मुदिता और अपुण्य के विषय में उपेक्षा की भावना करने से मनुष्य का चित्त प्रसन्न रहता है।

१ कु० सं० १०।९

• ४ गीता २।६४

२ भाग० ४।१४।२४

५ गीता रा६५

3

६ पा० यो० १।३

## प्राचीन-

पुरागामित्येव न साधु सर्वम् ।

केवल पुरानी होने से ही सब चीजें अच्छी नहीं होती।

तातस्य कूपोऽयमिति बुवागाः

क्षारं जलं कापुरुषाः पिवन्ति ।3

यह मेरे पिता का कूआ है यह कहते हुए कायर लोग खारा पानी पिया करते हैं।

प्राज्ञ - देखिये - परिडत

### प्राण—

अवक्यं प्राणिनां प्राणा रक्षितच्या यथावलम् ।

प्राणियों के प्राणों की अवश्य ही यथाशक्ति रक्षा करनी चाहिए।

प्राग्यदानात् परं दानं न भृतं न भविष्यति ।\*

प्राणदान से बढ़कर कोई दान न हुआ है न होगा। प्राणो हि परमो धर्मः स्थितो देहेषु देहिनाम्।

देहधारियों के देहों में अवस्थित जो प्राण है वही परम धर्म है। प्राणस्यान्नमिदं सर्वे जगत् स्थावरजङ्गमम्।

यह जो सब स्थावर एवं जंगम जगत है वह प्राण का अन्त है, उपभोग्य है।

नहि प्राणात् परतरं लोके किश्चन विद्यते।"
प्राण से बढ़कर लोक में दूसरी कोई वस्तु श्रेष्ठ नहीं है।

१ माल० प्र० २

५ आख्व ० ९।५९

7

३ वा० रा० ६।९।१४

७ अनु० ११६।१२

४ अनु० ११६।३६

# प्रार्थना---

कालग्रयुक्ता खलु कालविद्धिविज्ञापना भर्गेषु सिद्धिमेति । काल को पहचानने वाले पुरुषों द्वारा समुचित समय पर जो प्रभुओं से निवेदन किया जाता है वही सिद्ध होता है।

## प्रिय-

न ह वै सशरीरस्य सतः प्रियाप्रिययोरपहतिरस्ति । र शरीर के रहते हुए मनुष्य प्रिय-अप्रिय के सम्बन्ध से मुक्त नहीं हो सकता।

प्रियो भवति दानेन प्रियवादेन चापरः। विकास किल्ले से प्रेम करते हैं और कुछ लोग बोलने से प्रेम करते हैं।

सर्वः कार्यवशाज्जनोः भिरमते तत् कस्य को वल्लभः। वस्ति सब लोग अपने-अपने कार्यवश हो किसी से प्रेम करते हैं। कौन किसका प्यारा है ?

तत् तस्य किमिप द्रव्यं यो हि तस्य प्रियो जनः। जो जिसका प्रिय होता है वह उसके लिए कोई अनोखी वस्तु होती है।

यस्य स्वरूपं प्रियं लोके ध्रुवं तस्याल्पमप्रियम्। के संसार में जिसको प्रिय वस्तुयें अल्प हैं उसे अप्रिय अर्थात् कष्ट भी अल्प होता है।

यस्य यावन्ति प्रियाणि तस्य तावन्ति दुःखानि । जिसको जितने प्रिय होते हैं उसे उतने ही दुःख होते हैं।

१ बु॰ सं॰ • ५ उ० रा० २।१९ २ छा० उ० ८।१२।१ ६ ३ उद्योग० ३९।३ ७ वि॰ सू० अप्रियाएयपि कुर्वाणो यः प्रियः प्रिय एव सः। जो मनुष्य प्रिय होता है वह अप्रिय काम करने पर भी प्रिय ही रहता है।

अमृतं प्रियदर्शनम् ।

प्रिय जनों का दर्शन अमृत के समान सुखद होता है।

सर्वो हि लोको हियते प्रियेश । कि सब लोग प्रिय वस्तु से आकृष्ट हो जाते हैं, खिच जाते हैं।

प्रियवादी--

करः परः प्रियवादिनाम् ।\* प्रिय वचन बोछने वालों से उत्तम और कौन हैं ?

प्रियवादिनो न शत्रुः। "

प्रिय वचन बोलने वाले व्यक्ति के शत्रु नहीं होते।

प्रेम-

अकृत्रिमसुखं प्रेम।

प्रेम अकृत्रिम सुख है।

पश्यतो जायते श्रीतिर्नास्ति श्रीतिरपश्यतः ।"

देखते रहने पर प्रीति होती है, आंखों से ओझल हो जाने पर प्रीति नहीं रहती।

र र पंच १।१२१ ३ सु० सुद्या० १३५।६९ ४ चा० सू० ६।७२

६ योवा० उ० ६१।२६

9

४ चा० नी० ३।१३

अनित्यत्त्वात्तु चित्तानां प्रीतिरल्पेऽपि भिद्यते । वित्तों के अनित्य होने के कारण थोड़ी बात के लिए भी प्रीति में फरक पड़ जाता है।

कस्यचित्रामिजानामि प्रीतिं निष्कारणामिह। किसो के भी प्रेम को मैं निष्कारण नहीं समझता।

वृक्षा अपि प्रेमरसानुविद्धा शृङ्गारचेष्टाकुलिता भवन्ति । वृक्ष भी जब प्रेम रस से अनुविद्ध होते हैं तो श्रृंगारमयी चेष्टाओं से भर जाते हैं।

अनिर्वचनीयं प्रेमस्वरूपम् । सृकास्वादनवत् । ह प्रेम का स्वरूप उसी प्रकार अनिर्वचनीय होता है जैसा कि गूगों का आस्वादन ।

समाने शोसते प्रीति: ।"
समान व्यक्तियों में जो प्रेम होता है वही अच्छा होता है।

हृद्यं त्वेव जानाति प्रीतियोगं परस्परस् । विकास के प्रेमसम्बन्ध को हृदय ही जानता है।

न खलु वहिरुपाश्चीन् प्रीतयः संश्रयन्ते । प्रेम बाहरी उपाधियों के कारण नहीं होता ।

वसन्ति हि प्रेक्षि गुणा न वस्तु । ' प्रेम में गुण निवास करते हैं, वस्तुओं में नहीं।

> १ प्रचा० नी० २।२० २ शांति० १३८ १५३ ६ उत्तरः ६।३८ ३ योवा० उ० ९०।१४ ७ उत्तरः ६।१२ ४ ना० भ० ५१, ५२

प्रेम युक्तमितरेतराश्रयम् ।'

वही प्रेम उत्तम है जो दोनों में समान रूप से होता है।

वन्थनानि किल सन्ति वहूनि प्रेमरज्जुकृतवन्थनमन्यत् ।

बन्धन बहुत तरह के हैं पर प्रेम की रस्सी का जो बन्धन होता है वह कुछ और ही तरह का है।

प्रेम पश्यति भयान्यपदेऽपि ।3

प्रेम को विना भय के स्थान पर भी भय हुआ करता है।

प्रकृष्टस्य प्रेम्णः स्वितिमविषह्यं हि भवति ।

उत्कृष्ट प्रेम का खंडित हो जाना असहनीय होता है।

किमशकनीयं श्रेम्णः।"

प्रेम के लिए क्या अशक्य है ?

दुःखं त्यक्तुं बद्धम्लोऽनुरागः।

बद्धमूल अनुराग ( प्रेम ) को छोड़ना बहुत कठिन होता है।

परस्परप्रीतिनिराशयोर्वरं शरीरनाशोऽपि समानुरागयोः। । समान अनुराग रखनेवाले लोगों का, परस्पर के प्रेम में निराश हो

जाने के बाद, मर जाना भी अच्छा होता है।

तत् किं प्रेम यत्र विस्मरणम् ।

वह प्रेम कैसा जिसमें प्रेमी जन एक दूसरे को भूल जाँय।

१ किराता० १३।५७

५ आर्या० कका० १०

२ चा० नी० १५।१७

६ स्वप्न० ४।६

३ किराता० ९१७०

७ माल० ३११५

४ रत्ना० ३।१५

द पु० प०

भिन्निश्लिष्टा तु या प्रीतिर्न सा स्नेहेन वर्धते। वि जो प्रीति एक बार टूट जाने पर फिर जुड़ती है वह स्नेह से नहीं बढ़ती है।

#### बल--

स्ववीर्यं वलवत्तरम् ।

अपना बल सबसे बड़ा बल होता है।

अयथावलमारंभो निदानं क्षयसम्पदः।

अपने बल से अधिक काम करना क्षय का कारण होता है।

#### बलवान-

सर्वं बलवतां पथ्यं सर्वं बलवतां शुचि ।

बलवान लोगों के लिए सब अच्छा होता है और सब पवित्र होता है।

वशे वलवतां धर्मः सुखं भोगवतामिव ।

धर्म उसी प्रकार बलवान लोगों के वश में होता है जिस प्रकार सुख भोगविलास वालों के वश में होता है।

ये तु बुद्ध्या हि बलिनस्ते भवन्ति बलीयसः ।

जो बुद्धि से बलवान होते हैं वे अधिक बलवान होते हैं।

वलवन्तो ह्यनियमा नियमा दुर्वलीयसाम्।"

बलवानों के लिए नियम नहीं होते, नियम दुर्बलों के लिए होते हैं।

१ पंच० ३।१३१

94 .

२ मनु० ११।३२

६ शांति० १४६।१२

३ शि० व० रा९४

७ आख्व० २२।२३

४ शांति० १३४। प

सर्वं वलवतां धर्मः सर्वं बलवतां स्वकम्।

बलवानों के लिए सब काम धर्म होता है और उनके लिए दूसरों का भी सब कुछ अपना ही होता है।

विज्ञा विग्रहो यस्य कुतो राज्यं कुतः सुखम्।

बलवान के साथ जो लड़ता है उसे सम्पत्ति और सुख कहाँ ?

त्रहो दुरन्ता बलवद्विरोधिता। करने का परिणाम बड़ा दुःखदायी होता है।

## बन्धु---

अवन्धुर्वन्धुतामेति नैकट्याम्यासयोगात् ।

बार-बार मिलने के सम्बन्ध से अबन्धु भी बन्धु बन जाता है।

यावदर्जयते द्रव्यं तावदेव हि वान्धवाः ।

मनुष्य जब तक द्रव्य कमाता है तभी तक लोग उसके भाई-बन्धु होते हैं।

स्नेहानुबन्धो बन्धृनां मुनेरपि सुदुस्त्यजः ।

भाई-बन्धुओं का स्नेह-सम्बन्ध मुनियों के लिए भी दुस्त्यज होता है। राजद्वारे क्यशाने च यस्तिष्ठति स वान्धवः।"

राजद्वार और श्मशान में जो साथ रहता है वही बन्धु है।

स वन्धुर्यो विपनानामापदुद्धरणक्षमः।

जो विपत्तिग्रस्त लोगों को विपत्ति से बचाने में समर्थ हो वही बन्धु है।

१ आख० ३०१२४

५ वृ० ना० ३५।४१

२ शांति० १३९।११

६ भाग० १ ०।४७।४

३ ाकराता० १।२३

७ हि० ११७३

४ योवा० नि० उ० ६७।२९

न हि॰ १।३१

यावद् द्रव्योपार्जनसक्तस्तावत् निजपरिवारो रक्तः । मनुष्य जब तक धन-दौलत कमाने में समर्थ है तभी तक अपने परिवार के लोग प्रेम करते हैं ।

न वन्धुमध्ये धनहीनजीवितम् । वन्धुभों के बीच में धनहीन जीवन अच्छा नहीं।

# बहुभाषी--

बहुमापि<mark>र्णं न श्रद्धधति लोकाः ।³</mark> बहुत बोलने वालों पर लोग श्रद्धा नहीं रखते ।

# वहुसन्तति—

बहुत संतति वाला व्यक्ति कष्ट में पड़ जाता है।

बहुप्रंजाः कृच्छ्मापद्यते । विकास स्वानवास्य व्यक्ति कष्ट और कठिनाई में पड़ता है।

### बालक-

बालानां चुद् बलवती। बालकों को भूख बड़ी बलवती होती है। वालानां रोदनं वलम्। रोना ही बच्चों का बल है।

> १ भ० गो० ५ २ पंच० प्रार्व १० ६ आख्व० ९०१६१ ३ ७ नी० शा० ६७

बुद्ध--

नहि बुद्ध्या सम किश्चिद् विद्यते पुरुषे नृप।'

राजन्, मनुष्य में बुद्धि के समान कोई उत्तम चीज नहीं।

बुद्धिर्युद्धिमतो याति तृखेष्विव हुताशनः।

जैसे तृणों में आग फैल जाती है उसी प्रकार बुद्धिमान व्यक्ति को बुद्धि भी ज्ञातव्य विषयों में फैल जाती है।

बुद्धिश्रेष्ठानि कर्माणि।

वुद्धि से विचारकर किये हुए कर्म ही श्रेष्ठ होते हैं।

ये तु बुद्ध्या हि वित्तनस्ते भवन्ति वलीयसः।

जो बुद्धि से बलवान होते हैं वे सबसे बड़े बलवान होते हैं।

यतो बुद्धिस्ततः शांतिः।"

जहाँ बुद्धि है वहाँ शांति है।

न बुद्धिर्धनलाभाय न जाड्यमसमृद्धये।

बुद्धि का फल धनलाभ नहीं होता और मूर्खता का फल दरिद्रता नहीं होती।

खुद्धिइनिन शुद्ध्यति।

बुद्धि ज्ञान से शुद्ध होती है।

नष्टप्रज्ञः पापमेव नित्यमारमते नरः।

जिस व्यक्ति की बुद्धि नष्ट हो जाती है वह सदा पाप ही किया करता है।

१ शांति० १५७।१२

१ सभा० ७३।६१ ६ उद्योग० ३८|३३

२ शांति० १४७।११ ३ उद्योग० ३५।७५

७ मनु० ४।१०९

४ शांति० १५६।१२

**५ उद्योग ३५**।६२

# प्राय समासन्नपराभवाणां थियो विपर्यस्ततरा भवन्ति ।

जिनका पराभव आसन्न होता है उनकी वृद्धि प्रायः विपर्यस्त हो जाती है-उल्टी-पल्टी हो जानी है।

प्रायः समापन्नविपत्तिकाले थियोऽपि पुंसां मलिना भवन्ति। विपत्तिकाल के आसन्त होने पर मनुष्यों की बुद्धि मलिन हो जाती है।

# बुद्धिर्यस्य गरीयसी स वलवान् स्थृलेषु कः प्रत्ययः।

जिसकी बुद्धि बड़ी होतो है वही बलवान है। केवल शरीर से मोटे लोगों का क्या विश्वास ?

## बुद्धयः कुब्जगामिन्यो भवन्ति महतामपि।

महान लोगों की भी बुद्धि कभी-कभी वक्र हो जाती है—विपरीत हो जाती है।

# विवेकानुसारेण हि बुद्धयो मधु निस्यन्दन्ते ।

बुद्धि, विवेक के अनुसार ही मधु देती है, फल देती है।

## सर्वं बुद्धौ प्रतिष्ठितम् ।

संसार का सब व्यवहार बुद्धि के उपर ही प्रतिष्ठित है, आधा-रित है।

# बुद्ध्या वै विन्दते महत्।

बुद्धि से ही मनुष्य महत् तत्त्व को अथवा महान लक्ष्य को प्राप्त करता है।

१ सभा० ७६१४

प्रका० मी० अ० ४

२ हि० १।२८

६ शांति० १४।२४

३ चा० नी० शा० सं० १११४

७ शांति० १९।२६

सा धीर्या मधुरोदारा । वही बृद्धि उत्तम है जो मबुर और उदार हा ।

वुद्धिर्यस्य वलं तस्य।

जिसके पास बुद्धि है उसके पास बल है।

विद्याया बुद्धिरुत्तमा।

बुद्धि विद्या से बढ़कर होती है।

परेङ्गितज्ञानफला हि बुद्धयः।

दूसरों के इगितों का ज्ञान हो जाना ही बुद्धि का फल है।

बुद्धेः फलमनाग्रहः।"

आग्रह न करना बुद्धि का फल है।

शुद्धा हि वृद्धिः किल कामधेनुः।

शुद्ध बुद्धि निश्चय ही कामधेनु के समान होती है।

स्वस्थे चित्ते बुद्धयः संस्फुरन्ति।

जव चित्त स्वस्थ रहता है तो बुद्धि और स्फुरित होती हैं।

बुद्धिनाशात् प्रग्रक्यति।

बुद्धि का नाश हो जाने से मनुष्य का नाश हो जाता है। जीवत्यर्थद्रिद्रोऽपि भीद्रिद्रो न जीवति।

अर्थ से दरिद्र मनुष्य जी सकता है पर बुद्धि से दरिद्र मनुष्य नहीं जीवित रह सकता है।

१ योबा० नि० उ० ६५१६

र विवार निर्माण पर पराप

३ पंच० ४।३६

४ पंच० १।४३

७ स० प० मा० स० दर्

न भार गीर राइइ

९ चा० नी० शा० सं ३७१

ሂ

बुद्धिर्नाम च सर्वत्र मुख्यं मित्रं न पौरुषम् ।

बुद्धि हो सब जगह के लिए मुख्य मित्र है, पीरुष नहीं।

बुद्धिसाध्येषु कार्येषु किं विदध्यात् पराक्रमः।

जो कार्य बुद्धिसाध्य होते हैं उसके लिए पराक्रम क्या करेगा ?

यनारम्भो हि कार्याणां प्रथमं वुद्धिलक्षणम् ।

कोई काम आरम्भ ही न करना यह बुद्धि की पहली पहचान है।

प्रारव्यस्यान्तगमनं द्वितीयं वुद्धिलक्षणम्।

काम आरम्भ कर देने पर उसे अन्त तक पूरा करना यह बुद्धि की दूसरी पहचान है।

# बुद्धिमान—

कार्याणां कर्मणां पारं यो गच्छिति स बुद्धिमान् ।' जो कर्तव्य कार्यों के पार चला जाता है वही बुद्धिमान है।

नित्यं बुद्धिमतामर्थः स्वल्पकोऽपि विवर्धते । विवर्धते । विवर्धते । विवर्धते । विवर्धते ।

बुद्धेर्बुद्धिमतां लोके नास्त्यगम्यं हि किश्वन। संसार में बुद्धिमानों की बुद्धि के लिए कुछ भी अगम्य नहीं होता।

दीयौं बुद्धिमतो बाहू।

बुद्धिमानों की बाहें बहुत लम्बी होती हैं।

ये तु बुद्ध्या हि वित्तिनस्ते भवन्ति वलीयसः।

जो बुद्धि से बलवान होते हैं वे ही बड़े बलवान हैं।

चलत्येकेन पादेन तिष्ठत्येकेन बुद्धिमान्। र बुद्धिमान व्यक्ति एक पैर से चल्ला है और एक पैर से हकता है। अर्थात् सोच-विचार कर आगे पैर रखता है।

नास्ति बुद्धिमतां शत्रुः।

वुद्धिमान् लोगों का कोई शत्रु नहीं होता है।

न खलु घीमतां कश्चिद्विषयो नाम ।

कोई ऐसी बात नहीं जो युद्धिमानों के लिए अज्ञेय हो।

तिर्वक्ष्विप गतो भावो धीमतां नास्ति दुर्घटः।\*

बुद्धिमानों के लिए पशु-पक्षियों के भाव भी दुर्जेय नहीं होते।

पुरतः कृच्छ्कालस्य धीमान् जागति पूरुपः।

बुद्धिमान पुरुष कष्टकर समय के आने के पूर्व ही सावधान हो जाते हैं।

सर्वनाशे सम्रत्पन्ने अर्थं त्यजति पण्डितः।

जब सर्वनाश की स्थिति उत्पन्न हो जाती है तो बुद्धिमान पुरुष आघा छोड़ने को तैयार हो जाता है।

कृत्स्नो हि लोको वुद्धिमतामाचार्यः शत्रुश्रावुद्धिमताम्।

सब लोग वुद्धिमानों के मित्र तथा बुद्धिहीनों के शत्रु होते हैं।

बुद्धिपूर्वकारिणो हि पुरुषा यावत्प्रशस्तोऽयमिति नावबुध्यन्ते

तावन्न प्रवर्तन्ते।

बुद्धिपूर्वक काम करने वाले पुरुष जब तक यह नहीं समझ लेते हैं कि यह काम अच्छा है तब तक उस काम में नहों लगते हैं।

१ हि० १।१०२

२ चा० सू० दा१७

३ अ० शा० ४।१७ ४ नी० क० २२।१

प्रजादि० २३१।१ ६ प० त० ५।४१

७ च० सं० वि० ८।१४

द त० वा० शाराश

स बुद्धिमान् यो न करोति पापम् । वही बुद्धिमान है जो पाप न करे। सुखात् सुखतरं प्राप्तिमाप्नुते मतिमान्नरः। वै बुद्धिमान पुरुष सुख से सुखतर स्थिति को प्राप्त होता है।

# बुभुचित

नास्ति हीरशनार्थिनः।

भूखे आदमी को लज्जा नहीं होतो।

वु अक्षितः किं न करोति पापम्।

भ्खा आदमी कीन सा पाप नहीं करता ?

बु भ्रक्षितं न प्रतिमाति किश्चित् ।"

भूखे आदमी को कुछ नहीं सुझता।

वु मुक्षित व्याकरणं न मुज्यते पिपासितें काव्यरसो न पीयते। भू के लोगों की भू क व्याकरण पढ़ने से नहीं मिटती और प्यासे लोगों की प्यास काव्यरस के पान से नहीं मिटती।

वुधानिप जुधा वाधते।"
विद्वानों को भी भूख सताती है।

### ब्रह्म-

सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म।

ब्रह्म सत्यस्वरूप, ज्ञानस्वरूप एवं अनन्त है।

१ शौ० नी० ५१

્ર

२ अनु० १२०।२०

• ६ भ० सु० सं० ६२१

३ शांति० १४१।५१

७ दी० मा० १।१७७

४ पंच० ४।१६

द्ते० उ० राश

रसो वे सः । रसं ह्येवायं लब्ध्वाऽनन्दी भवति । निश्चय ही वह (ब्रह्म ) रसस्वरूप है। रस को ही पाकर यह मनुष्य आनन्दित होता है।

# ब्रह्मज्ञानी-

स यो ह वै तत्परमं ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवति।

व्रह्म सर्वं जगद् वस्तु पिएडमेकमलिएडतम् । यह जो जगतरूपी एक अखण्डित पिण्डरूप वस्तु है वह सव कुछ ब्रह्म ही है।

य एतद् विदुरमृतास्ते भवन्ति । ४ जो उस ब्रह्म को जानते हैं वे अमर हो जाते हैं।

नैतद् ब्रह्म त्वरमाखेन लभ्यम्।

यह ब्रह्म जल्दी बाजी करने वाले व्यक्ति को प्राप्त नहीं होता।

तेषामसौ विरजो ब्रह्मलोको न येषु जिह्यमनृतं न माया। प्राप्त शुद्ध निर्मल ब्रह्मलोक उन्हीं को प्राप्त होता है जिनमें कुटिलता अनृत और माया नहीं होती।

निस्त्रेंगुएये पथि विचरतां को विधिः को निषेधः।"
जो ब्रह्मज्ञानी जन निर्मुण पथ में विचरण करते हैं उनके लिए
क्या विधि है और क्या निषेध है ?

१ ते० उ० २१७

५ उद्योग० ४४।२

२ मु० उ० ३१ . .

६ प्र० उ० शार्द

३ योवा० उ० ६७।३६

७ सु० र० भा० पृ० ३६९

४ उद्योग० ४४ ३१

तृगां ब्रह्मविदः स्वर्गम् ।

ब्रह्मवेत्ता पुरुष के लिए स्वर्ग तृण के समान होता है।

आनन्दं त्रक्षणो विद्वान् न विभेति कदाचन ।

ब्रह्म के आनन्द को जानने वाला पुरुष कभी नहीं डरता।

न ह्यध्रुवै: प्राप्यते हि ध्रुवं तत्।

वह ब्रह्म ध्रुव है, नित्य है। वह अध्रुव, अनित्य वस्तुओं से प्राप्त नहीं होता।

### ब्राह्मण—

वेदैः पश्यन्ति ब्राह्मणाः।

बाह्मण वेदों के द्वारा पाप-पुण्य एवं शुभाशुभ का ज्ञान करते हैं।

मन्त्रज्येष्टा द्विजातयः।

न्नाह्मण वेदमन्त्रों के ज्ञान के कारण ज्येष्ठ माने जाते हैं।

ब्राह्मणस्याश्रुतं मलम् '

श्रुति (वेद) का ज्ञान न होना ब्राह्मण का महान दोष है।

**अदान्तो वाह्यणो**ऽसाधुः।

इन्द्रियनिग्रह न रखने वाला बाह्मण असाधु होता है, अधम होता है।

तपः श्रुतं च योनिश्चाप्येतद् ब्राह्मणकारणम्।

तपस्या, ज्ञान एवं योनि ये तीनों ही ब्राह्मण होने के कारण हैं।

१ चा० नी० प्रा१४ प्र उद्योग० १६ ना१७ २ ते० उ० २१४ ६ कर्ण० ४५१२३ ३ क० उ० ११२११० ७ सौतिक० ३१२० ४ उद्योग० ३४१३४ ८ अनु० १२१७ ध्रुवं वे त्राह्मणे सत्यम् । विश्वत है।

### भक्त-

भक्तत्यागं प्राहुरत्यन्तपापम् । व्यापिक स्थानं भक्त के त्याग को बहुत बड़ा पाप माना जाता है।

#### भय-

द्वितीयाद्वे भयं भवति।

दूसरे से भय होता है (जो आत्मस्वरूप ही है उससे क्या भय होगा?)

यदा ह्यैवेप एतस्मिन् उद्रमन्तरं कुरुते अथ तस्य भयं भवति। जब मनुष्य इस आत्मा में (जो समस्त श्राणियों में एक ही है) थोड़ा भी भेद करता है तो उसे भय उत्पन्न होता है।

भये सर्वे हि बिभ्यति।"

भय का कारण उपस्थित होने पर सब लोग भयभीत होते हैं।

येन क्षराक्षरे वित्ते भयं तस्य न विद्यते ।

जिसने विनाशी एवं अविनाशी दोनों तत्वों को जान लिया उसे भय नहीं होता।

नाऽभीतः पुरुषः कश्चित् समये व्यवतिष्ठते ।"

विनाभय के कोई पुरुष अपने कर्तव्य या वात पर स्थिर नहीं रहता।

१ द्रोण० ७६।२५

४ वाक राक शना३४

२ महाप्रस्थान० ३।११

६ शांति० ३०९१४७

३ तै० उ० शाशार

७ शांति० १५११४

४ ते० उ० २1७

## भवितन्य-

भवितव्यं भवत्येव कर्मणामीदशी गतिः।

जो भवितव्य होता है, वह अवश्य होता है, कर्मों की ऐसी गति ही है।

यद्मावि न तद्भावि मावि चेन्न तद्न्यथा।

जो नहीं होनेवाला है वह नहीं होगा और जो होने वाला है उसे कोई टाल नहीं सकता।

भवितव्यानां द्वाराणि भवन्ति सर्वत्र ।

जो होनहार होता है उसके लिए सब जगह द्वार खुले होते हैं।

त्रवश्यं भाविनो भावा अवन्ति महतामपि ।\*

जो अवश्य भवितव्य होता है वह बड़े लोगों के साथ भी होता है।

नहि भवति यन्न भाव्यं भवति च भाव्यं विनापि यत्नेन ।

जो होगहार नहीं होता वह नहीं होता है और जो होनहार होता वह बिना प्रयत्न के भी हो जाता है।

सहायास्तादृशा एव यादृशी भवितव्यता।

जैसी भवितव्या (होनहार) होती है वैसे ही सहायक मिल जाते हैं।

यद् भावि तद् भवति नात्र विचारहेतुः।"

जो होने वाला है वह होकर ही रहेगा, इस विषय में विचार करने का कोई कारण नहीं।

१ सु० र० भा० प्र० ९१ ° ५ पंच० २।१२८ २ हि० ४।१० ६ चा० नी० ३।५१ ३ अ० शा० १।१३ ७ पंच० १।३७६ ४ हि० प्र० २९

# भविष्णु ( होनहार )---

भवति च मितः इलाघ्ये कृत्ये नरस्य भविष्यतः । जो मनुष्म होनहार होता है उसकी बुद्धि अच्छे कामों में लगा करती है।

### भविष्य-

परिमितं वै भृतम् । अपरिमितं भव्यम् । भ्रत परिनित है और भविष्य अपरिमित है।

नहि इवः इव उपासीत । को हि मनुष्यस्य इवो वेद ।

"कल कल" कहते हुए नहीं बँठे रहना चाहिए। मनुप्य के कल को कौन जानता है। अर्थात् "यह काम कल होगा कल होगा" ऐसा कहते हुए समय नहीं बिताना चाहिए।

## यद्मविष्यो विनश्यति।\*

"जैसा होने वाला होगा वैसा होगा" इस प्रकार सोचने वाला व्यक्ति विनष्ट हो जाता है।

### भाग्य—

आस्ते भग आसीनस्य ऊर्घ्वं तिष्ठति तिष्ठतः।"

बेठे रहने वाले व्यक्ति का भाग्य बैठा रहता है और उठकर खड़े होने वाले व्यक्ति का भाग्य भी उठ खड़ा होता है।

## चराति चरतो भगः।

चलनेवाले का भाग्य चलता रहता है।

१ पंच० ३।१८१

४ हि० ४१६

२ ऐ० बा० ४।६

५ ऐ० ब्रा० ३३।३

३ निरुक्त०

६ ऐ० ब्रा० ३३।३

भाग्यं फलति सर्वत्र न विद्या न च पौरुपम्।

भाग्य ही सर्वत्र फल देता है, विद्या और पौहष नहीं।

भाग्यक्रमेण हि धनानि भवन्ति यान्ति ।

धन-सम्पत्तियाँ भाग्य के अनुसार आती हैं और जाती हैं।

कालक्रमेण जगतः परिवर्तमाना

चक्रारपंक्तिरिव गच्छति भाग्यपंक्तिः।

चयके के आरे के समान भाग्य की पंक्ति (ऊगर-नोचे) होती रहती है।

यद् धात्रा लिखितं ललाटफलके तन्मार्जितुं कः क्षमः।

जो विधाता ने ललाट में लिख दिया है उसे कौन मिटा सकता है?

स्थानान्तरितानि भाग्यानि ।

मनुष्य का भाग्य भिन्न-भिन्न स्थानों पर फलता है, एक ही स्थान पर नहीं।

नाऽभागधेयः प्राप्नोति धनं सुवलवानपि।

अच्छा वलवान् भी बिना भाग्य के धन नहीं पाता।

भाग्यानि पूर्वतपसा खलु सिश्चतानि काले फलन्ति पुरुषस्य समीहितानि ।

पूर्वजन्म की तपस्या से संचित जो भाग्य होता है वही समय आने पर पुरुषों की कामनाओं को फलोभूत करता है।

१ सु० र० भा० पृ० ९१ ५ क० र०

२ ६ अनु० १६३।१

३ स्वप्न० ११४ ७ सु० सु० ३१।२४

४ म० नी० ९४

# देखिये-दैव

### भाग्यवान-

भाग्यवन्तं प्रसूरेथा मा शूरं मा च परिडतम् । प्रभाग्यवान को उत्पन्न करना शूर और पण्डित को नहीं।

क्व भोगमाप्नोति न भाग्यवान् जनः।

भाग्यवान व्यक्ति को कहाँ नहीं सुखभोग प्राप्त होता है ?

चागडालो वा द्विजो वापि भाग्यवानेव पूज्यते। विकास वाण्डाल हो या ब्राह्मण जो भाग्यवान होता है वही पूजित होता है, आदर पाता है।

## भाग्यहीन —

प्रायो गच्छिति यत्र भाग्यरहितस्तत्रैव यान्त्यापदः।'
भाग्यहीन व्यक्ति जहीं जाता है वहीं आपित्तयाँ चली जाती है।

अभव्य एव निर्दोपं प्राप्तमर्थम् पेक्षते । कोई अभागा व्यक्ति ही निर्दोष रूप से प्राप्त अर्थ की उपेक्षा करता है।

### भार-

स भारः सौम्य भर्तव्यो यो नरं नाऽवसाद्येत्। भि सौम्य, वही भार ढोना चाहिये जो मनुष्य को गिरा न दे। कोऽतिभारः समर्थानाम्। भ

समर्थं व्यक्ति के लिए क्या अधिक भार है ?

१ सु० भा० र० पृ० ९० ५ उस्मित् ७७।२३ २ ६ वा० रा० ५०।२७ ३ वृ० ना० ११।१४६ ७ पंच० २।५६ ४ भ० नी० ९१ त्र्यतिभारः पुरुषमवसादयति । अत्यधिक भार पुरुष को गिरा देता है।

# भार्या-

नास्ति भार्यासमो बन्धुर्नास्ति भार्यासमा गतिः। । न तो भार्या के समान कोई बन्धु है और न भार्या के समान कोई साधन है।

धर्मार्थकामकालेषु भार्या पुंसः सहायिनी । धर्म, अर्थ एवं काम के साधन के समय भार्या पुरुष की सहायक होती है।

नास्ति भार्यासमं किञ्चित्तरस्यार्तस्य भेषजम्। । आतं मनुष्य के लिए भार्या के समान कोई औषध नहीं।

भार्याहीनं गृहस्थस्य शून्यमेव गृहं मतम् । निक्षा भार्याहीन गृह शून्य ही माना जाता है।

त्रार्थं भार्या मनुष्यस्य भार्या श्रेष्ठतमः सखा। भार्या मनुष्य का आधा भाग है और भार्या श्रेष्ठतम मित्र है।

भार्या मूलं त्रिवर्गस्य भार्या मूलं तिरिष्यतः। भार्या त्रिवर्गका मूल है और भार्या संकटों को पार करने के इच्छुक व्यक्ति के लिए प्रधान साधन है।

भार्यावन्तः प्रमोदन्ते भार्यावन्तः क्रियान्विताः। क्रियाशील भी भार्यावाले ही पुरुष प्रमुदित रहते हैं और वे ही क्रियाशील भी होते हैं।

भार्या दैवकृतः सखा।

भार्या दैव का बनाया हुआ सखा है, साथी है।

भार्या मित्रं गृहेषु च।

घर में रहने वाले व्यक्ति अर्थात् गृहस्थ के लिए उसकी भार्या ही मित्र होतो है।

सा किं भार्या या ऋथेंन प्रस्थिनी। ' वह कैसी भार्या जो अर्थ के कारण प्रेम करे ?

देखिये--नारी, स्त्री।

### भाव--

भावशुद्धिः परं शौचं प्रमाणं सर्वकर्मसु ।

भादशुद्धि मनुष्य की सबसे बड़ा पिवत्रता है और सब कमों की पिवत्रता का प्रमाण है।

भावशुद्धिविहीनानां समस्तं कर्म निष्फलम्।

जो व्यक्ति भावशुद्धि से विहीन होता है उसका सब पुण्य कार्य निष्फल होता है।

भावे हि विद्यते देवस्तस्माद् भावो हि कारण्म्। ' भाव में देवता निवास करते हैं अतः भाव ही ( उत्तम ) साधन है। भावी—देखिये ''मवितव्य''

#### भावना---

## यादशी भावना यस्य सिद्धिर्भवति तादशी ।

जिसको जैसी भावना होती है उसे वैसी ही सिद्धि प्राप्त होती है।

१ वन० ३१३।७२

. ५ वृ० ना० ३१११०३

र चा० नी० रा१४

६ चा० नी०: ना११

३ सो० नी० २७१९

७ पंच० पा९६

४ पद्म० भूमि० ६६।६८

याद्दगिच्छेच्च भवितुं ताद्दग् भवति प्रुपः।'

मनुष्य जैसा होना चाहता है वैसा हो जाता है।

### भाषण-

त्रर्थवच्च विचित्रं च न शक्यं वहु भाषितुम्। <sup>१</sup>

जो सारगिंमत भी हो और चमत्कारपूर्ण भी हो ऐसा अधिक भाषण करना सम्भव नहीं।

देशमाख्याति भाषसम् ।

मनुष्य की भाषा उसके देश को बतलाती है।

भिन्न ( त्रापसी फूटवाले )-

स्वास्तीर्णानि शयनानि प्रयन्ना न वै भिन्ना जातु निद्रां लभन्ते।

जिन लोगों में फूट हो जाती है उन्हें अच्छी तरह विछाये हुए विछीने पर भी नींद नहीं आती।

न वै भिन्ना जातु चरन्ति धर्मं न वे सुखं प्राप्तुवन्तीह भिनाः।

आपस में फूटवाले लोगों के घर धार्मिक क्रियाएँ नहीं होती है और वे लोग सुखी भी नहीं रहते हैं।

न वै भिन्ना गौरवं प्राप्तुवन्ति न वे भिन्नाः प्रशमं रोचयन्ति।

आपसी फूटवाले लोगों का गौरव नहीं होता और उन्हें सांति से रहना भी अच्छा नहीं लगता।

१ योवा० नि० उ० १५७।३१ ° ४ उद्योग० ३६।५५ २ उद्योग० ३४।७७ ५ ,, ३६।५६ ३ चा० नी० ३।२ ६ ,, ३६।५६ न वै तेषां स्वद्ते पथ्यग्रुक्तं योगक्षेमं कल्पते नैव तेषाम्। विक् कूटवालों को हितकर बात भी कहने पर अच्छी नहीं लगती और उनका योगक्षेम भी ठीक तरह से नहीं चलता।

मिन्नानां वै मनुजेन्द्र परायणं न विद्यते किञ्चिदन्यव् विनाशात्।

फूटवालों का अन्तिम परिणाम विनाश से भिन्न और कुछ नहीं होता।

### भृत्य-

शुचिर्दक्षोऽनुरक्तश्र भृत्यः खलु सुदुर्लभः। रे ईमानदार, दक्ष एवं अनुरागा भृत्य बहुत दुर्लम होता है।

स्वस्वामिना यलवता भृत्यो भवति गर्वितः।

जब अपना स्वामी बलवान होता है तो भृत्य गर्बीला हो जाता है।

स्वामिनो गुणदोपाभ्यां भृत्याः स्युनीत्र संशयः।

स्वामी के ही गुण-दोष से भृत्य भा गुणी और दोषी हो जाते हैं, इसमें कोई सन्देह नहीं।

पीडयन् भृत्यवर्गं हि त्रात्मानमपकर्पति ।

जो स्वामी भृत्यवर्ग को कष्ट पहुँचाता है वह अपनी ही हानि करता है।

## भीरु-

# भीरुः सर्वत्र हन्यते ।"

भीरु मनुष्य सब जगह मारा जाता है, सब जगह असफल होता है।

१ उद्योग० ३६।५७ ५ स्त्री० ६।३३ २ ,, ३६।५७ ६ अनु० ३७।३ ३ हि० ३।१४८ ७ श० र० श० ४८

४ चा० नी० शा० सं० ११७९

### भोग-

परिज्ञायोप भक्तो हि भोग। भवति तुष्टये।'
जो भोग अच्छी तरह समझकर किया जाता है वही तुष्टिकर
होता है।

भोगा न सुक्ता वयमेव सुक्ताः। कि हमलोगों ने भोगों ने ही हमलोगों को भोगा। हमलोगों ने भोगों को भोगा। सुभाशुर्यं च यत् कर्म विना भोगान्न च क्षयः। सुभाशुभ कर्मों का बिना भोग किये क्षय नहीं होता। भोगे रोगअयम्।

भोग में रोग का भय बना रहता है।

### भोगवान-

स विभक्ता च दाता च भोगवान् सुखवान् नरः। ' जो मनुष्य सबको बाँटकर और दानकर धन का भोग करता है वह सुखी रहता है।

### भोजन-

सर्वेषु सौख्येष्वशनं प्रधानम् । ' सभी सुखों में भोजन प्रधान सुख है।

कद्नता चोष्णतया विराजते। खराव भी भोजन यदि गर्म रहता है तो अच्छा लगता है।

वपुराख्याति भोजनम् । मनुष्य का शरीर ही उसके भोजन बतलात। है।

सर्वारम्भास्तएडुलप्रस्थमृलाः।

एक सेर चावल होने के बाद ही सब काम होते हैं।

अजीगों भोजनं विषम्।

अजीर्ण अवस्था में किया हुआ भोजन विष तुल्य होता है।

वु अक्षाकालो मोजनकालः।

भख लगने का समय ही भोजन करने का समय है ।

फलशाकमपि श्रेयो भोक्तुं हाकृपणं गृहे।

विना याचना के घर में फल और साग खा लेना भी श्रेयस्कर है।

काले शुद्धाऽल्पभोजनम्।

समय पर शृद्ध एवं अल्य भोजन करना उत्तम होता है।

सायं प्रातमे नुष्याणां भोजनं वेदनिर्मितम्।

मनुष्यों के लिए केवल प्राप्त एवं सायं (दो बार) का ही भोजन वेद सम्मत है।

नामोजनेन कायाग्निर्दीप्यते नातिभोजनात्।"

मनुष्य की जठराग्नि भोजन न करने से भी दीप्त नहीं होती और अधिक भोजन करने से भी दीप्त नहीं होती।

कुमोज्येन दिनं नष्टम्।

खराब भोजन मिलने से पूरा दिन ही खराब हो जाता है।

१ सु० र० भा० पु० ९६

५ मनु० ११।२४४ वें क्लोक में प्रक्षिप्त

२ चा० नी० ४।१४

६ शान्ति० १७३११०

३ सो० नी० २५१२९ ७ च० सं०

४ वन १ १९३।२९

प चा० नी० शा० सं० १३७७

## भुञ्जते ते त्वद्यं पापा ये पचन्त्यात्मकारणात्।

जो लोग केवल अपने लिए ही भोजन बनाते हैं और स्वयं ही अकेले खाते हैं वे अन्न नहीं खाते पाप खाते हैं।

# अनारोग्यमनायुष्यम् अस्वग्यं चाऽतिभोजनम् ।

अतिभोजन आरोग्यनाशक, आयुनाशक तथा स्वर्गप्राप्ति में बाधक होता है।

# पूजितं ह्यशनं नित्यं वलमृज्जं च यच्छति।

प्रेम और सराहना के साथ किया हुआ भोजन सदा ही बल और कर्जा प्रदान करता है।

## अनैक्षवमगव्यं च मोजनं मृतमोजनम्।

विना गुड़ और विना गोरस का भोजन मृतभोजन है, अधम भोजन है।

# विना गोरसं को रसो मोजनानाम्।

विना गोरस के भोजन का रस कैसा?

# यात्रार्थमन्नमादद्यात् व्याधितो भेषजं यथा।

जैसे रोगी व्यक्ति थोड़ी सी औषघि खाता है उसी प्रकार मनुष्यों को जीवनयात्रा के लिए उपयोगी थोड़ा सा ही अन्न खाना चाहिये।

## भोजनस्यादरो रसः।

भोजन का रस **धादर है।** अर्थात् आदर के साथ जो भोजन मिलता है वही रसयुक्त है।

१ गीता० ३।१३

५ वै० सु० सा० पृ० ५५

२ मनु० २।५१

Ę

३ मनु० २।४४

७ प्रि॰ नु॰ ९३

४ गन्धर्वतन्त्र० ३४।४

केवलाघो भवति केवलादी।' केवल अपने हो भोजन करनेवाला व्यक्ति केवल पाप का भागो होता है।

### भ्राता-

यथैवाऽत्मा तथा भ्राता न विशेषोऽस्ति कश्चन। विशेषोऽस्ति कश्चन। विशेषोऽस्ति कश्चन। विशेषोऽस्ति कश्चन। विशेषोऽस्ति कश्चन। विशेषोऽस्ति कश्चन। विशेष अपनी अपनी और भाई में कोई भेद नहीं।

### मद्यपान-

एकतः सर्वपापानि मद्यपानं तथैकतः। । एक ओर स्व पाप है और एक ओर केवल मद्यपान है। पानादर्थश्र कामश्र धर्मश्र परिहीयते।

मद्यपान से अयं, काम और धर्म सब कुछ नष्ट हो जाता है।
मद्यपाः किं न जल्पन्ति।

मद्य ( शराब ) पीने वाले क्या-क्या नहीं बकते हैं।

## मधुर-

तस्य तदेव हि मधुरं यस्य मनो यत्र संलगित । उसके लिए वहां वस्तु मधुर है जिसका मन जिसमें लगता है।

## मति -

मतिरेव वलाद् गरीयसी । विकास मिल्ली क्षेत्र होती है।

१ ऋग्० १०।११७।६ २ स्त्री० १५।१५ ३ ५ चा० नी० १०१४ ६'सु० र० भा० पृ० १७० ७ हि० २।९२

४ वा० रा० ४।३३।४६

मुगडे मुगडे मतिमिना।

मुण्ड-मुण्ड में मित भिन्न होती है।

गर्ते मत्तः प्रपति प्रमत्तः स्थायुम्च्छति।

मतवाला आदमी गड्ढे में गिरता है और मतवाला आदमी पेड़ से जाकर टकराता है।

या मतिः सा गतिर्भवेत्।

मनुष्यों की जैसी मित होती है वैसो ही उनकी गित भी होती है।

मध्यवर्ती—

मध्यमः क्लिक्यते जनः ।

मध्यम वर्ग के लोग या मध्यम स्थिति के लोग क्लेश पाया करते हैं। क्लिश्यत्यन्तरितो जनः।

निम्न एवं उच्चकोटि के बीच में रहनेवाला व्यक्ति क्लेशभागी होता है।

सन-

यद् वा अहं किंचन मनसा धारयति तथैव तद् भविष्यामि।

जिसे मैं मनसे जैसा समझता हूं वह वैसा ही होगा।

अद्भिर्गात्राणि शुद्धचन्ति मनः सत्येन शुद्ध्यति ।

शरीर के अन्य अंग पानी से शुद्ध होते हैं और मन सत्य से शुद्ध होता है।

मन एव मनुष्याणां कारणं वन्धमोक्षयोः।

मन ही मनुष्यों के बन्धन एवं मोक्ष का कारण होता है।

१ चा० नी० शा० सं० १७९७

प्रभाग० ३१७।१७

र सभा० ६४।१९

६ गो० ब्रा० शशां

३ अ० गी० ११११

७ मनु० ४११०९

४ शांति० २४।२५

न मैं वा दाइ४।११

मन एव सम्राट्। रे मन ही सम्राट् है, बादशाह है।

श्रनन्तं वै मनः।

मन अनन्त प्रकार का होता है।

मनो हि जगतां कतु मनो हि पुरुषः परः।

मन हो जगत का स्रष्टा है और मन ही परम पुरुष है।

मनोज्ञया मनोवृत्या सुखतो याति रौरवम् । मनोवृत्ति के उत्तम होने से रौरव भी सुखमय हो जाता है।

मनः कर्तः मनो भोक्तः मानसं विद्धि मानवम् । "
मन ही कर्ता है और मन ही भोक्ता है तथा मन से ही मानव बना
हुआ है।

पूर्णे मनिस सम्पूर्णं जगत् सर्वे सुधाद्रवे: ।' जब मन पूर्ण हो जाता है तो सम्पूर्णं जगत् अमृतरस से परिपूर्णं हो जाता है।

अशान्तस्य मनो भारो भारोऽनात्मविदो वपुः। । अशान्त मनुष्य का मन भार होता है और जिसे आत्मज्ञान नहीं उसका शरीर भार हो जाता है।

तद् वै दैवं मनो येनानन्द्येव भवति, श्रथो न शोचिति। वह देव ( देव-गुण सम्पन्न ) मन है जिससे मनुष्य आनिन्दत रहता है और शोक नहीं करता।

१ वृ० उ० ४।११६ ५ योवा० उप० ११४।२४ २ वृ० उ० ३।१।९ ६ योवा० स्थि० २१।१४ ३ योवा० उप० ६९।१ ७ महो० ३।१५ ४ योवा० उप० ११०।२३ ६ वृ० उ० १।४।१९ मनः शीघ्रतरं वातात्।

मन वायु से भी बढ़कर शीघ्रगामी होता है।

मनसैकेन योद्धव्यम्।

( लड़ना हो तो ) एकमात्र मन से ही लड़ना चाहिये।

आत्मनैकेन योद्धव्यम्।

एकमात्र अपने से ही लड़ना चाहिये।

मानसेन हि दुःखेन शारीरम्रुपतप्यते।

मन के दुखी होने से शरीर भी दु:खी होता है।

मनो जित्वा भ्रुवो जयः।

मन को जीत लेने पर मनुष्य का सर्वत्र विजय सुनिश्चित है।

मनसङ्चेन्द्रियाणां चाऽप्यैकाश्र्यं परमं तपः।

मन और इन्द्रियों का एकाग्र हो जाना सबसे बड़ा तप है।

मनसो निग्रहो नास्ति वृथा कायस्य ग्रुग्डनम्।

यदि मन पर निग्रह नहीं तो काय का मुण्डन बेकार है।

बद्धेन मनसा बद्धो मुक्तो मुक्तेन चेतसा ।

विषयों से मन के बद्ध हो जाने पर मनुष्य बद्ध हो जाता है और मुक्त हो जाने पर मनुष्य मुक्त हो जाता है।

श्रशंसयं महाबाहो मनो दुर्निग्रहं परम्।

महाबाहु, मन बहुत किंठनाई से पकड़ में आता है इसमें कोई सन्देह नहीं।

१ वन० ३१।६०

र आश्व० १२।१३

३ आख्व० १२।१४

४ वन० रार्ध

५ आक्व० ३०१५

६ शांति० २५०।४

9

**द बोधसार० ६२**।३

९ गीता० ६।३४

मन एव सदा वन्धुर्मन एव सदा रिपुः।

मन ही मनुष्य का शाश्वत बन्धु है और मन ही मनुष्य का शाश्वत शत्रु है।

मनसा तारिताः केचिन्मनसा पातिताश्च के।

मन ने ही कुछ लोगों को तार दिया और मन ने ही कुछ लोगों को डुबा दिया है।

अभिनेष्वपि कार्येषु भिद्यते मनसः क्रिया।

कार्यों में भेद न होने पर भी मन की क्रिया भिन्न-भिन्न हो जाती है।

मनिस व्याकुले चत्तुः पश्यक्रिप न पश्यित । मन के व्याकुल होने पर नेत्र देखता हुआ भी नहीं देखता है।

यद् बद्धपीठममितो मनसि प्ररूढं,

तद्रूपमेव पुरुषो भवतीह नाउन्यत्।

जिस मनुष्य के मन में जो बात बढ़मूल और प्ररूढ़ हो जाती है वह मनुष्य उसी रूप का हो जाता है।

निर्मलं न मनो यावत् तावत् सर्वं निरर्थकम् ।

मनुष्य का मन जब तक निर्मल न हो तब तक पूजा-पाठ आदि सब धर्मकार्यं निर्यक है।

नानाभावं मनो यस्य तस्य मुक्तिर्न विद्यते ।"

जिसका मन नाना भावों में विचरण करता है उसकी मुक्ति नहीं होती।

१ पद्म ०

५ योता० उ० प्रपारश

۲,,

६ दे० भा०

₹ ,,

७ ज्ञा० सं० ५४

४ शान्ति० ३११।१८

मनः परं कारणमामनन्ति, संसारचक्रं परिवर्तयेद् यत्।

संसार-चक्र को चलाने का मुख्य कारण मन ही माना जाता है।

दु खिते मनसि सर्वमसह्यम् ।

मन के दुः ली होने पर सब कुछ असह्य हो जाता है।

मनो हि जन्मान्तरसङ्गतिज्ञम्।

मन मनुष्य के जन्मान्तर के भी सम्बन्ध को जानता है।

क इप्सितार्थिस्थरनिश्चयं मनः

पयश्च निम्नाभिम्रुखं प्रतीपयेत् ।

अपने अभीष्ट वस्तु की प्राप्ति के लिए स्थिर निश्चय वाले मन को तथा नीचे की ओर बहते हुए पानी को कौन बदल कता है ?

मनन —

नाडमत्वा विजानाति, मत्वैव विजानाति ।

विना मनन किये मनुष्य को ज्ञान नहीं होता, मनन करने से ही ज्ञान होता है।

मनस्वी-

मनस्वी कार्यार्थी गणयति न दुःखं न च सुखम्।

काम करने बाला मनस्वी व्यक्ति न दुःख की परवाह करता है न सुख की।

मनस्वी म्रियते कामं कार्पएयं तु न गच्छति।

मनस्वी व्यक्ति भले ही मर जाता है पर दीन बन कर नहीं रहता।

१ भाग० ११।२३।४३

२ किरात० ९१३०

३ रघु० ७११५

४ कु॰ सं० ४।४

" र छा० उ० १७११

६ भ० नी० ७३

७ हि० १११३१

## मनुष्य--

गुह्यं त्रक्ष तिद्दं त्रवीमि न मानुगत् श्रेष्ठतरं हि कि अत्।' मैं यह बहुत ही रहस्यपूर्णं बात बतला रहा हूं कि संसार में मनुष्य से वहकर कोई वस्तु श्रेष्ठ नहीं है।

ब्रहो नृजन्माखिलजन्मशोमनम् ।

अहो, मनुष्य का जन्म सभी जीवों के जन्म से सुन्दर है, उत्तम है।

मनुष्यत्वं ग्रुग्रुज्जुत्वं महापुरुषसंश्रयः।

मनुष्य होना, उसमें भी मुक्ति की इच्छा करना तथा महापुरुषों की संगति करना यह तीनों दुर्लभ बातें हैं।

### मनोरथ-

मनोरथानां न समाप्तिरस्ति।\*

मनोरथों की समाप्ति नहीं है, अन्त नहीं है।

मनोरथानामतटाः प्रवाहाः ।

मनोरथों का प्रवाह विना तट के, चारों और स्वेच्छया वहता रहता है।

पूर्णेषु पूर्णेषु मनोरथानामुत्पत्तयः सन्ति पुनर्नवानाम् । मनोरथों के पूर्णे होने पर भी नये-नये मनोरथों की उत्पत्ति होती रहती है।

मनोरथानामगतिर्न विद्यते ।

मनोरथों भी गति में कहीं भी पहुँचने में कोई बाधा नहीं होती।

निस्वो वष्टि शतं शती दशशतं लक्षं सहस्राधिपः।

विना रुपया वाला सी रुपया चाहता है और सी रुपया वाला दस सी चाहता है और दस सी वाला एक लाख चाहता है।

१ ज्ञांति० २९९।२० ५ अ० ज्ञा० ६।१० २ भाग० ५।१३।२१ ६ विष्णु० ४।२।५६ ३ वि० चू० ३ ७ कु० सं० ४।६४ ४ विष्णु० ४।२।११६ ८ अ० र० ८

#### मन्त्र-

पट्कर्णो भिद्यते मन्त्रः।'

जो मन्त्र (सलाह) छ कानों तक पहुँच जाता है वह टूट जाता है, गुप्त नहीं रह पाता ।

#### ममता-

ममेति च भवेन्यृत्युर्न ममेति च शाश्वतम्।

"मम" ऐसा समझना ही मृत्यु है और "न मम ' ऐसा समझना ही मोक्ष है।

ममता यस्य द्रव्येषु मृत्योरास्ये स वर्तते ।

सांसारिक पदार्थों में जिसकी ममता है वह मृत्यु के मुँह में है।

ममत्वं यस्य नैव स्यात् किं तत् तस्य करिष्यति।

जिस वस्तु में मनुष्य की ममता न हो वह उसका क्या कर सकता है?

#### सर्ण-

सहैव मृत्युर्वजित सह मृत्युर्निषीद्ति।

मनुष्य के साथ ही मृत्यु चलतो है और मनुष्य के साथ ही बैठती है।

मृत्युर्जन्मवतां वीर देहेन सह जायते।

प्राणियों के जन्म के साय ही मृत्यु भी पैदा होती है।

मृत्युर्वुद्धिमतापोह्यो यावत् वुद्धिवलोदयम् ।

बुद्धिमान् को चाहिए कि वह बुद्धि और बल के द्वारा मृत्यु से बचे।

श्रासन्नतरतामेति जन्तोर्मृत्युदिने दिने ।

मृत्यु दिन-प्रतिदिन मनुष्य के अधिक निकट होती जाती है।

१ हितो० ३।४१ प्रवा० रा० २।१०६।२२ २ आश्व० १३।३ ६ भाग० १०।१।३८ ३ आश्व० १३।७ ७ भाग० १०।१।४८ सर्वं जिह्मं मृत्युपदम् त्रार्जवं ब्रह्मणः पदम्।

सब प्रकार का छल-कपट मृत्यु का स्थान है ओर सरलता ब्रह्म का, मोक्ष का स्थान है।

मरणान्तानि वैराणि।

मरंग के बाद आपसी वैर की समाप्ति हो जाती है।

ध्रुवं ह्यकाले मरणं न विद्यते।

निश्चय ही अकाल में किसी का मरण नहीं होता।

द्रच्येषु यस्य ममता मृत्योरास्ये स वर्तते।

द्रव्यों में जिसकी ममता होती है वह संदा मृत्यु के ही मुँह में रहता है।

नाऽकाले विहितो मृत्युर्मर्त्यानां ( पुरुपर्पम )।

मनुष्यों की अकाल मृत्यु का विधान नहीं है।

पक्वानां हि वंधे स्त वजायन्ते तृशान्यपि।

जिनका अन्त समय समीप आ जाता है उनके लिए तृण भी वज्र के समान हो जाते हैं।

अनिष्टं सर्वभृतानां मरणं नाम ( भारत )।"

मरण समस्त प्राणियों के लिए दुःखदायी होता है।

सत्यधर्मामिरक्तानां नास्ति मृत्युकृतं भयम्।

जो लोग सत्य एवं धर्म का पालन करते हैं उन्हें मृत्यु का भय नहीं होता।

१ शान्ति० १८९।२१

५ वन० ६३।७

२ वा० रा० ६१११२१६

६ द्रोण० ११।४८

३ वा० रा० रारशाप्र

७ स्त्री० ७१२७

४ शांति० १३।१०

न बा० रा० ६।४६।३२

अनाद्यनन्तं महतः परं ध्रुवं निचाय्य तन्मृत्युग्जुखात् प्रग्जुच्यते । जो आत्मतत्व अनादि, अनन्त, महान् से भी पर और ध्रुव है उसको जानकर मनुष्य मृत्यु के मुख से मुक्त हो जाता है, छूट जाता है।

मरणं प्रकृतिः शरीरिणां विकृतिर्जीवनग्रुच्यते वुधैः । मरण तो शरीरधारियों की प्रकृति है, स्वभाव है और जो जीवन है वही विकृति है, ऐसा विद्वानों का कहना है।

सम्मीलने नयनयोर्नेहि किश्चिद्स्ति । व जब आँखें बंद हो जाती हैं तो कुछ नहीं रह जाता ।

जातस्य हि ध्रुवं मृत्युर्ध्रुवं जन्म मृतस्य च। र उत्पन्न व्यक्ति की मृत्यु निश्चित है और मृत व्यक्ति का जन्म निश्चित है।

नहि प्रतीक्षते मृत्युः कृतमस्य न वाऽकृतम् । मृत्यु इस बात की प्रतीक्षा नहीं करती कि मनुष्य ने अपना काम पूरा किया या नहीं।

दुर्वृत्ते वा सुवृत्ते वा मृत्योः सर्वत्र तुल्यता । दुर्जन हो अथवा सुजन, सवके लिए मृत्यु समान है।

न कालस्यास्ति वन्धुत्वम्।

काल की किसी के साथ बन्घुता नहीं है।

प्राप्तकालो न जीवति।

जब काल पहुँ व जाता है तो मनुष्य जीवित नहीं रहता।

१ कठो० १।३।१५ ५ शांति० १७४।१४ २ रचु० हाह७ ६ नार० १।७।४९ ३ म० सु० स० ४९९ ७ वा० रा० ४।२५।७. ४ गीता० २।२७ ह

## कृतकृत्याः प्रतीक्षन्ते मृत्युं प्रियमिवातिथिम् ।

जो मनुष्य अपने सारे कर्तंग्य पूरे कर लेते हैं वे प्रिय अतिथि के समान मृत्यु की प्रतीक्षा करते हैं।

# न कृतार्थानां मरणभयम्।

जिनकी भौतिक तथा आध्यात्मिक सभी कामनायें पूरी हो जाती हैं उन्हें मृत्यु का भव नहीं रहता।

#### महात्मा-

# वासुदेवः सर्वमिति स महात्मा सुदुर्लभः।

सब कुछ भगवान का ही स्वरूप है ऐसा समझने वाले महात्मा बहुत दुर्लम होते हैं।

## महात्मानोऽनुगृह्गन्ति भ जमानान् रिपूनपि ।"

महात्मा लाग भक्ति रखनेवाले शत्रुओं पर भी अनुग्रह किया करते हैं। मनस्येक वचस्येक कर्मण्येक महात्मनाम्।

महात्माओं के मन में, ववन में तथा कर्म में एकरूपता होती है, भिन्नता नहीं।

# वरं विरोधोऽपि समं महात्मिमः।

महात्मा पुरुषों के साथ विरोध भी होना अच्छा है।

## महान्-

# न महान्तो निमज्जन्ति प्राकृते गुण्संकटे।"

महान पुरुष साधारण सांसारिक संकटों में निमग्न नहीं होते।

8

५ चा० नी० सा० सं० ७५४

२ चा० सू० ४।३१

६ कि० शाद

३ भ० गी० ७१९

७.योवा० उप० ३६१४१

४ शि० व० २।१०४

न कालमतिवर्तन्ते महान्तः स्वेषु कर्मसु ।'

महान पुरुष अपने कार्यों में समय का अतिक्रमण नहीं करते।

प्रजानुरागी महतां प्रकृतिः करुणात्मनाम् ।

जनता पर अनुराग रखना कृपालु महापुरुषों का स्वभाव होता है।

हन्ति श्रेयांसि सर्वाणि पुंसी महदतिकामः।

महान पुरुषों का अनादर करना मनुष्य के सभी अभ्युदय को नष्ट कर देता है।

महापुरुषपूजायाः सिद्धिः काऽप्यनुपङ्गिणी ।

महापुरुषों की पूजा के साथ-साथ सिद्धि की प्राप्ति स्वाभाविक है।

संस्तवे चापि निन्दायां कथं चुभ्येन्महाशयः।

महान पुरुष प्रशंसा और निन्दा में कैसे क्षुब्ध हो सकते हैं।

<mark>ब्रहो चरित्रं महतां स</mark>र्वजोकसुखावहम् । ६

महान पुरुषों का चरित्र सब लोगों के लिए सुखावह होता है।

न केवलं यो महतोऽपभाषते शृशोति तस्माद्पि यः स पापभाक्।

जो महान पुरुषों की निन्दा करता है केवल वही पापभागी नहीं होता अपितु उससे जो सुनता है वह भी पापभागी होता है।

अलोकसामान्यमचिन्त्यहेतुकं द्विपन्ति मन्दाश्रितिं महा-त्मनाम्।

नीच पुरुषों का यह स्वभाव है कि वे महापुरुषों के अलौकिक एवं अद्भुत चरित्र की निन्दा किया करते हैं।

१ योवा० ५११०।९ , ५ अ० गी० ३।१० २ भाग० ४।२१।५० ६ वृ० ना० ९।१३१ ३ भाग० १०।४।४६ ७ कु० सं० ५।७५ ४ भाग० ६।१८।७३ ८ कु० सं० ५।७५ महत्सेवां द्वारमा हुविं मुक्तेः।'

महान पुरुषों की सेवा मुक्ति का द्वार कही गयी है।

महतामथिंनो व्यर्था न कदाचन केचन।

महान पुरुषों से की हुई किसी भी प्रार्थी की प्रार्थना कभी निष्फल नहीं होती।

महान्तस्ते समचित्ताः प्रशान्ता

विमन्यवः सहदः साधवो ये।

वे महान पुरुष हैं जो सबके लिये समिचत, शान्त, क्रोधरहित, सहृदय तथा साधु ( सज्जन ) होते हैं।

महाजनस्य सम्पर्कः कस्य नोन्नतिकारकः।

महान् पुरुषों का सम्पर्क किसके लिए उन्नतिकारक नहीं होता।

महीयांसः प्रकृत्या मितभाषिणः।

महान् पुरुष स्वभाव से ही मितभाषी होते हैं।

व्यपदेशेन महतां सिद्धिः सञ्जायते परा ।

महान् लोगों के व्ययदेश से प्रम सिद्धि प्राप्त होती है।

महान् महत्येव करोति विक्रमम्।

महान् पुरुष महान् पुरुषों पर ही अपना पराक्रम दिखाते हैं।

मक्त्या हि तुष्यन्ति महानुभावाः।

महान पुरुष भक्ति से ही सन्तुष्ट हो जाते हैं। सम्पत्ती च विपत्ती च महतामेकरूपता।

सम्पत्ति और विपत्ति में भी महान् पुरुष एकरूप होते हैं।

१ भाग० प्राप्रार

२ योवा० नि० उ० ६४।२४

३ भाग० ४।४।२

४ सु० र० भा० पृ० दहार

४ शि० व० २।१३

६ पंच० ३। ८१

७ हि॰ रा१४

र्द सु० र० मा० पृ० ४९।१७८

९ पंच० २१७

चिन्ता यशसि न वपुषि प्रायः परिदृश्यते महताम् ।'

महापुरुषों की चिन्ता प्रायः यश की ही होती है शरीर की नहीं।

मानो हि महतां धनम्।

मान ही महान् पुरुषों का धन है।

महान्त एव महतामर्थं साधियतुं क्षमाः। 3 महान् पुरुष ही महान् पुरुषों का कार्यं सिद्ध कर सकते हैं।

चुद्रेऽपि नृतं शर्गां प्रपन्ने महत्त्वग्रुच्नैः शिरसां सतीव । महान् पुरुष क्षुद्र जन के भी शरण में आ जाने पर उसको बड़े लोगों के समान ही महत्त्व देते हैं।

सम्पदो महतामेव महतामेव चापदः। । वडे लोगों के पास ही सम्पत्तियाँ होती हैं और उन्हीं पर आपत्तियाँ

वड़े लोगों के पास ही सम्पत्तियाँ होती हैं और उन्हीं पर आपत्तियाँ भी आती हैं।

अक्रमापि याति देवत्वं महद्भिः सुप्रतिष्ठित । महान् पुरुषों द्वारा प्रतिष्ठित होने पर पत्थर भी देवता हो जाता है।

सर्वं हि महतां महत्।"

महान् पुरुषों की सब बातें महान् होती हैं।

भवति विपद्यपि महतामङ्गीकृतवस्तुनिर्वाहः ।

महान् पुरुष विपत्ति में भी अपनी स्वीकृत बात का निर्वाह करते हैं।

१ का० प्र० १०।५२४ ५ सु० र० भा० पृ० ४५।६ २ दे ३ पं० तं० ५।३५ ७ ४ कु० सं० १।१२ ६ सु० र० भा० पृ० ४७।९२ अहह महतां निस्सीमानश्ररित्रविभृतयः।'

महान् पुरुषों की चारित्रिक विभूतियाँ असीम होती हैं।

प्रकृतिः किल सा महीयसां

सहते नाऽन्यसम्बन्नति यया।

महान् पुरुषों की ऐसी प्रकृति होती है जिससे वे दूसरों की उन्नति का सहन नहीं करते।

महिमा-

प्रायः स्वं महिमानं क्षोभात् प्रतिपद्यते जन्तुः।'
प्रायः क्षोभ होने पर ही प्राणी अपने तेज को दिखाता है।

माता-

सहस्रं हि पितृन् माता गौरवेणातिरिच्यते। ' माता गुरुता में पिता से सहस्र गुना बढ़कर होती है।

गुरुणामेव सर्वेषां माता गुरुतरा स्मृता।

सभी गुरुओं ( श्रेष्ठजनों ) में माता सर्वश्रेष्ठ गुरु मानी जाती है।

न मातुरुपकाराणां कोऽपि स्यादनृणः पुमान्।

माता के उपकारों से कोई मनुष्य अनृण नहीं हो सकता।

कुपुत्रो जायेत क्वचिद्पि कुमाता न भवति।'

कुपुत्र हो सकता है पर कहीं भी कुमाता नहीं हो सकती।

न मातुः परदैवतम्।

माता से बढ़कर कोई देवता नहीं।

१ भ० नी० ३५

५ स्क० अ० ७७।२२

२ किरात० २।२१

Ę

३ अ० शा० ६।३१

७ देव्य० ४

४ मनु० २।१४५

5

माता गुरुतरा भूमे:।'
माता भूमि से भी बढ़कर श्रेष्ठ होती है।

नहि मात्समो देवो नहि पित्समो गुरुः। व माता के समान कोई देवगा नहीं और पिता के समान कोई गुरु नहीं।

माता शत्रुः पिता वैरी येन वालो न पाठितः।

वह माता और वह पिता वैरो है जिसने अपने वच्चों को नहीं पढ़ाया।

मान-

मानं हित्वा थ्रियो भवेत्।\*

मान छोड़कर मनुष्य सबका प्रिय हो जाता है।

मानं हि महतां लोके धनमक्षयग्रुच्यते ।

मान महान लोगों के लिए अक्षय धन होता है।

जन्मिनो मानहीनस्य तृ सस्य च समा गतिः।

मानहीन मनुष्य तथा तृण की समान गति होती है।

नान्यस्य गन्धमपि मानभृतः सहन्ते ।

मानी व्यक्ति दूसरे के गन्ध को भी सहन नहीं करती।

माने म्लाने कुतः सुखम् ?

मान के म्लान हो जाने पर सुख कहाँ ?

१ वन० ३१।६०

५ वृ० ना० ११।१५०

२ औ० स्मृ० १।३६

क् पंच० शा१०६

३ चा० नी० २।११

७ शि० व० ५।४२

४ वन ३१३।७८

5

मानो हि महतां धनम्।

मान ही महान् पुरुषों का धन है।

मानेन तृष्तिर्नतु भोजनेन।

मनुष्य को मान से तृप्ति होती है न कि भोजन से।

मानहीनं सुरैः सार्द्धं विमानमपि सन्त्यजेत् ।

देवताओं के साथ यदि विमान पर भी मानहीन स्थान मिले तो उसका परित्याग कर देना चाहिये।

मानव-देखिये "मनुष्य"।

मानी-

सहते विपत्सहस्रं मानी नैवाऽवमानलेशमपि।

मानी मनुष्य हजारो विपत्ति सह लेता है पर अपमान लेशमात्र भी नहीं सहता।

मागं-

मार्गस्थो नाऽवसीदति।"

जो सही रास्ते पर रहता है वह कष्ट में नहीं पड़ता।

मार्गारव्धाः सर्वयत्ना फलन्ति।

अच्छे ढंग से आरंभ किये गये सभी यत्न सफल होते हैं।

सन्मार्ग एव सर्वत्र पूज्यते नाऽपथः क्वचित्।

सन्मार्ग ही सर्वत्र अच्छा माना जाता है कुमार्ग कहीं नहीं।

१ चा० नी० ८।१

५ व्या० सु० सं० पृ० ४१

२ चा० नी० १७।१२

६ प्रव्योव शार्द

३ भ० सु० सं० ६४४

. 19

अपन्थानं तु गच्छन्तं सोद्रोऽपि विम्रश्चति।'

कुमार्ग पर चलनेवाले को सहोदर भाई भी छोड़ देता है। महाजनो येन गतः स पन्थाः।

बड़-बड़े सदाचारो पुरुष जिस रास्ते से चलते हैं वही रास्ता ठीक है। अपथे पदमर्पयन्ति हि श्रुतवन्तोऽपि रजोनिमीलिताः। .

ज्ञानी लोग भी जब रजोगुण के कारण अन्घे हो जाते हैं तो कुमार्ग पर पैर रख देते हैं।

### मित्र--

द्वितीयवान् हि वीर्यवान्।

जिसका कोई साथी होता है वही बलवान है।

निर्दोषश्च सदोपश्च वयस्यः परमा गतिः।

मित्र निर्दोष हो या सदोष वही परम सहायक होता है, अवलंबन होता है।

दुःखितः सुखितो वापि सख्युनिंत्यं सखा गतिः।

मित्र दु: खी हो या सुखी वह सदा मित्र का परम आश्रय होता है।

सर्वथा सुकरं मित्रं दुष्करं प्रतिपालनम्।

मित्र बना लेना सुकर है पर मित्रता का पालन करना दुष्कर है।

आतिरातें प्रिये प्रीतिरेतावन्मित्रलक्षणम्।

मित्र के दुखी होने पर दुख होना और सुखी होने पर सुख होना वस, इतना हो मित्र का लक्षण है।

१ सु० र० भा० प्र० १४४ १ बा० रा० ४। ६। ६ २वन० ३१३१४७ १ वा० रा० ४। ६। ६४० ३ रघु० ९।२४ ७ बा० रा० ४। ३२। ७ ४ श० बा० ३ ७।३।६ ६ शांति० १०३। ४९ वहुमित्रकरः सुखं वसते।'

बहुत मित्र बनानेवाला व्यक्ति सुखी रहता है।

न दरिद्रो वसुमतो नाऽविद्वान् विदुषः सखा।

धनी आदमी का दरिद्र तथा विद्वान् का मूर्ख मित्र नहीं होता। नराणां सर्वदुःखानि हीयन्ते मित्रदर्शनात् ।

मित्रों का दर्शन करने से मनुष्यों के सब दुःख नष्ट हो जाते है।

न तन्मित्रं यस्य कोषाद विभेति। यद् वा मित्रं शङ्कितेनोपचर्यम्।"

> वह मित्र नहीं जिसके कोप से डर हो अथवा जिसके साथ रहने में किसी प्रकार की शंका हो।

यस्मिन् मित्रे पितरीवादवसीत तद् वै मित्रं सङ्गतानीतराणि।"

> जिस मित्र पर पिता के समान विश्वास होता है वही वास्तविक मित्र है। शेष मित्र तो केवल मिलने-जुलनेवाले होते हैं।

सर्वे पदस्थस्य भवन्ति मित्राः।

पद पर रहनेवाले व्यक्ति के सब मित्र होते हैं।

F117 17 4 17

तस्करस्य वधो दएडः कुमित्रस्याल्पमापणम् ।"

तस्कर का वध दण्ड है और कुमित्र का वध उसके साथ अल्प भाषण करना है।

१ वन० ३१३।१३

४ उ० प० ३६।३७

२ आदि० १३१।९ ६ वृ० नी० २।७

३ वृ० ना० ९।७ 🖙 🕬 🥫 वृ० नी० २।३० 📜

JISO 27 (1)

४ उ० प० ३६।३७ ः

तिष्ठते हि सुहृद् यत्र बन्धुस्तत्र न तिष्ठते। ।

जिस संकटावस्था में मित्र साथ देता है उसमें बन्धु साथ नहीं देता।

यो यस्य मित्रं नहि तस्य दूरम्।

जो जिसका मित्र होता है वह उससे दूर नहीं होता।

तन्मित्रं यदक्रत्रिमम्।

वह मित्र है जो कृत्रिमन हो, बनावटी न हो।

आपदि मित्रपरीक्षा ।

आपित में मित्र की परीक्षा होती है।

सर्वाणि मित्राणि समृद्धिकाले।"

समृद्धि के समय सब लोग मित्र हो जाते हैं।

मैत्री साम्यमपेक्षते।

मित्रता बराबरी को अपेक्षा रखती है।

असन्मैत्री च दोषाय कुलच्छायेव सेविता।

तट की छाया में रहने के समान ही दुष्टों की मैत्री भी कष्टकारक होती है।

स सहद् व्यसने यः स्यात्।

X

जो संकट के समय उपस्थित रहे वही मित्र है।

. मित्रेण किं व्यसनकालपराङ्मुखेन।

उस मित्र से क्या लाभ जो संकट के समय विभुख हो जाय।

१ उद्योग० १०६।५ ६ वृ० प्र० १०१२ २ नी० सा० १ ७ किरात० ११।२५ ३ हितो० २।१५० ८ पञ्च १।३४१ ४ सु० र० भा० पृ० १७० ९ वृ० नी० २।६ आपत्काले तु सम्प्राप्ते यन्मित्रं मित्रमेव तत्।

आपत्ति के आने पर जो मित्र उपस्थित रहता है वही वास्तिविक मित्र है।

anno e

### मित्रता —

जायते दर्शनादेव मैंत्री विमलचेतसाम् ।

निर्मल चित्तवाले पुरुषों के दर्शनमात्र से ही उनसे मित्रता हो जाती है।

सौहदान्यपि जीर्यन्ते कालेन परिजीर्यतः।

मनुष्य के समयानुसार जीर्ण होने के साथ-साथ सौहार्द भी जीर्ण हो जाता है।

विद्या शौर्यं च दाक्ष्यं च बलं धैर्यं च पश्चमम्।

मित्राणि सहजान्याहुः।

विद्या, शूरता, दक्षता, बल और पाँचवाँ धैर्य ये गुण मनुष्यों के सहज मित्र कहे गये हैं।

सतां साप्तपदं मैत्रमाहुः सन्तः कुलोचिताः।

कुलीन सज्द्रन पुरुष सत्पुरुषों की मैत्री को साप्तपदीन कहते हैं।

न सख्यमजरं लोके वर्तते जातु कस्यचित्।

संसार में किसी की मित्रता कभी अजर नहीं होती।

नास्ति मैत्री स्थिरा नाम न च ध्रुवमसौहदम्।"

न तो मैत्री ही स्थिर होती है और न अमंत्री ही स्थिर होती है।

१ पश्च रा११४

४ शांति० १३९१८४

२ योवा० उ० ७८।३४

६ वन० २६०।३४

३ आदि० १३१

७ आदि० १३१।६७

# स्वरूपसदृशं मित्रं कस्मैं नाम न रोचते।'

अपने स्वरूप के समान मित्र किसे नहीं अच्छा लगता है।

दिनस्य पूर्वार्धपरार्धभिना छायेव मैत्री खल-सज्जनानाम् ।

खलों की मैत्री दिन के पूर्वार्ध की छाया के समान घटनेवाली तथा सज्जनों की मैत्री दिन के परार्ध की छाया के समान वक्नेवाली होती है।

समानशीलव्यसनेषु सख्यम् ।

शील और स्वभाव के समान होने पर मनुष्य में मित्रता होतो है।

मुक्ति, देखिये ''मोक्ष" -

मुखरता—

मुखरताऽवसरे हि विराजते । र अधिक बोलना अवसर पर ही अच्छा लगता है।

मुद्र-मूर्व--

मृहस्य नाऽयं न परोऽस्ति लोकः।

मूढ़ के लिए न यह लोक काम का होता है और न परलोक।

न लोके राजते मुर्खः केवलात्मप्रशंसया ।

लोक में मूर्ख केवल अपनी प्रशंसा करने से सम्मानित नहीं होता।

अकुर्वनिष संसोभात् व्यग्रो भवति मृदधीः।"

मूढ़ व्यक्ति कुछ काम न करते हुए भी घडड़ाहट से व्यग्र रहता है।

श्रारभन्तेऽल्पमेवाज्ञाः कामं व्यग्रा भवन्ति च।

अज्ञ लोग छोटा ही काम आरंभ करते हैं फिर भी काफी व्यग्न रहते हैं।

१ योवा ० उ० ७०।६७ े १ शांति ० २८६।१२ २ भ० जी० ६० ६ वन० २०७।४९ ३ पंच० १।३०५ ७ अ० गी० १८।५८ ४ किरात० ४।१६ ८ शि० व० तावच्च शोभते मूर्खो यावत् किश्चित्र भाषते । पूर्खं तभी तक शोभा पाता है जब तक कुछ बोलता नहीं।

अर्थानारमते वालो नानुवन्धमपेक्षते ।

मूढ व्यक्ति काम करता है पर उसके परिणाम पर ध्यान नहीं देता।

भृतं हित्वा च मान्यर्थे योऽवलम्बेत् स मुढधीः ।

वतंमान में उत्पन्न अर्थात् प्राप्त अर्थ को छोड़कर जो भावी अर्थ का भरोसे रहता है वह मूर्ख है।

मूर्खें ण सह संयोगो विषाद्पि सुदुर्जरः।

मूर्ख के साथ संयोग विष से भी बढ़कर भयंकर होता है।

अलभ्यमिच्छुन्नैष्कर्म्यान्मृदबुद्धिरिहोच्यते ।"

कर्म न करते हुए भी अलभ्य वस्तु की इच्छा रखनेवाला व्यक्ति मूर्ख कहा जाता है।

सर्वशास्त्रातिगो मृढः शं जन्मसु न विन्दति।

सव शास्त्रों के विपरीत चलनेवाला मूर्ख किसी भी जन्म में सुख-शान्ति को नहीं प्राप्त करता है।

शुष्ककाष्ठानि मूर्खाश्र मिद्यन्ते न नमन्ति च।°

सूखे काठ और मूखं टूट जाते हैं पर झुकते नहीं हैं।

विशेषतः सर्वविदां समाजे विभूषणं मौनमपिंडतानाम्।

विद्वानों के समाज में मूर्खों का मौन रहना ही विशेष शोभा की बात होती है।

पिडतोऽपि वरं शत्रुर्न मूर्ली हितकारकः।

विद्वान् यदि शत्रु भी हो तो अच्छा पर मूर्ख हितकारक भी हो तो नहीं अच्छा।

१ हितो० प्र० ४१

६ वन्० ३१।२१

२ सभा० १५।१४

७ व्या० सु० सं० २३

३ आदि० ४।९०

प भ० नी० ७

४ दे० भा० शहाय

९ पंच० शा४५

५ उद्योग० ३३।३८

स्वगृहे पूज्यते मूर्खः।<sup>र</sup>

मूर्बं अपने ही घर में आदर पाता है।

विना हेतुमपि द्वन्द्वमेतन्मूर्लस्य लक्षणम् ।

विना कारण के भी झगड़ते रहना, यह मूर्ख का लक्षण है।

मूर्वस्य कि शास्त्रकथाप्रसङ्गैः।

मुखं को शास्त्र की कथाओं एवं चर्चाओं से क्या काम ?

मृर्कस्य नास्त्यौषधम्।

मूखं के लिये कोई दवा नहीं।

श्चात्मनः कर्मदोषं हि न विजानात्यपरिहतः।

मूर्ख व्यक्ति अपने कर्म के दोष को नहीं समझता।

मूढः परप्रत्ययनेयबुद्धिः।

मूढ आदमी की बुद्धि दूसरों के विश्वास पर चलती है।

मूढो दुःखाय जीवति।"

मूढ आदमी कष्ट भोगने के लिए जीता है।

उपदेशो हि मूर्वाणां प्रकोपाय न शान्तये।

मूर्ख लोगों को उपदेश देने से उनका क्रोध ही बढ़ता है न कि वे शान्त होते हैं।

विद्याशास्त्रविनोदगीतरहितो मूर्वः सुखं जीवति।

विद्या, शास्त्र, विनोद एवं गीत आदि गुणों से रहित जो मूर्ख होते हैं वे बड़े सुख से जीते हैं।

१ , ६ माल० १।२ २ हितो० ३।३६ ७ योवा० उ० ७७।२० ३ चा० नी० शा० सं० १३७२ ८ पञ्च० १।३९३ ४ भ० नी० ११ ९ भ० सु० सं० ६५९

# मूर्खता—

न मौर्ज्यादिधिको लोके कश्चिदस्तीह दुःखदः।' संसार में मूखंता से बढ़कर कोई दूसरी वस्तु दुःखद नहीं होती।

#### मृजा —

मृजया रक्ष्यते रूपम् । र सफाई रखने से रूप की रक्षा होती है।

मृत्यु-देखिये-"मरण"-

मृदु-

मृदुर्हि परिभूयते।

कोमल स्वभाव का मनुष्य प्रायः दबाया जाता है।

मृदुना दारुणं हन्ति मृदुना हन्त्यदारुणम्।

मृदु स्वभाव से मनुष्य कठोर को भो दबा सकता है और कोमल को भी।

आश्रितैरप्यवमन्यते मृदुस्वभावः।

मृदु स्वभाववाले व्यक्ति का आश्रित जन भी अपमान करते हैं। नाऽसाध्यं मृदुना किश्चित्।

ऐसा काई काम नहीं जो मृदुता से या मृदु स्वभाव के व्यक्ति से सिद्ध न हो जाता हो।

१ योवा० उ०

४ शांति० १४०।६६

२ वि० नी० ३४।३९

५ चा० नी० रा४०

३ वा० रा० रारशाश्य

६ शांति० १४०।६६

मैत्री- देखिये-''मित्रता"-मोच-

मोक्षो हि चेतो विमलं सम्यग् ज्ञानविबोधितम्। विशुद्ध ज्ञान से प्रबुद्ध एवं निर्मल चित्त ही मोक्ष है।

गृहेऽपि मोक्षः पुरुषोत्तमानाम् ।

उत्तम पुरुषों के लिए घर में ही मोक्ष संभव है।

कस्यैषा वाग् भवेत् सत्या मोक्षो नास्ति गृहादिति। घर में रहने से मोक्ष नहीं हो सकता यह किसकी बात सही मानी जा सकतो है।

मोक्षो हि चेतसो धर्मः चेतस्येव स तिष्ठति । मोक्ष चित्त के एक विशेष धर्म का नाम है और वह चित्त में हो रहता है।

अज्ञानहृद्यग्रन्थिमोक्षो मोक्ष इति समृतः ।

हृदय में जो अज्ञान की प्रान्य है उसका खुल जाना ही मोक्ष कहा जाता है।

देखिये मक्ति तथा अमरता।

मीन-

यन्मौनमित्याचक्षते ब्रह्मचर्यमेव तत्।

जिसे भौन कहते हैं वह एक प्रकार का ब्रह्मचर्य ही है।

वाग्जन्मवैफल्यमसह्यशल्यं गुणाद्भुते वस्तुनि मौनिता चेत्।" यदि किसी अद्भुत गुणशाली वस्तु या व्यक्ति के विषय में भरपूर ः उसकी प्रशंसान कर मौन धारण कर लिया जाय तो वाणी का होना ही बेकार है और यह असहनीय पीड़ा की बात है।

े ५ शि० गी० १३।३२ १ योग० उ० ७३।३५ ६ छा० उ० दारार २ गरुइ० १।१०९४३ ७ ने० च० प.३२ ३ शांति० ५६९।१० ४ योवा० उ० ७३।३४

## मौनं सम्मतिलक्षसम्।

मीन धारण कर लेना सम्मति का लक्षण है।

## विभूषणं मौनमपिडतानाम्।

मूर्ख़ लेंगों के लिए मौन धारण करना ही भूषण है।

# मौनं सर्वार्थसाधनम् ।

मौन धारण कर लेना सब काम का साधक होता है।

## मौनिनः कलहो नास्ति।

मौनी आदमी का किसी से झगड़ा नहीं होता।

# वरं मौनं कार्यं न च वचनग्रुक्तं यदनृतम्।

मौन धारण कर लेना अच्छा पर वह वचन बोलना अच्छा नहीं ज झूठा हो।

#### यज्ञ -

# यज्ञार्थात् कर्मणोऽन्यत्र लोकोऽयं कर्मबन्धनः।

यज्ञार्थंक कर्म के अतिरिक्त जो कर्म किये जाते हैं वे लोगों के लिए बन्धन के कारण हाते हैं।

# यज्ञशिष्टाशनः सन्तो मुच्यन्ते सर्विकिल्विषः।

यज्ञ से बचे हुए वस्तु का भोजन करनेवाले व्यक्ति समस्त पापों से छूट जाते हैं।

# नाऽयं लोकोऽस्त्ययज्ञस्य कुतोऽन्यः पुरुषोत्तम ।

यज्ञ न करनेवा है के लिए यह लोक ही सिद्ध नहीं होता तो परलोक कैसे सिद्ध हो सकता है ?

१ २ भ० नी० ७ ३ पंच० ४।४५ ४ चा० नी० ३।११

५ हितो० १।१३६

६ भ० गी० ३।९

७ भ० गी० ३।१३ ८ गीता० ४।३१ श्रेयान् द्रव्यमयाद् यज्ञाज् ज्ञानयज्ञः (परन्तप )।

द्रव्यमय यज्ञ की अपेक्षा ज्ञानमय यह श्रेष्ठ होता है।

अनुयरां जगत् सर्वं यज्ञश्वानुजगत् सदा । र

यज्ञ से सारा संसार चलता है और संसार से यज्ञ चलता है।

यज्ञाय सृष्टानि धनानि धात्रा ।

विधाता ने यज्ञ के लिए धन की सृष्टि है।

प्लवा ह्येते अददा यज्ञरूपा: 18

ये जो यज्ञरूपी प्लव (नौका) हैं वे मनुष्यों को संसार से पार कराने में कमजोर होते हैं।

पुरुषो वाव यज्ञः।"

पुरुष ही यज्ञ है।

अथ यत् तपो दानमाज वमहिंसा सत्यव चनमिति ता अस्थ दक्षिणाः।

तप, दान, आर्जव, अहिंसा तथा सत्यवचन वे सब इस यज्ञ की दक्षिणा हैं।

यत्न—देखिये-"प्रयत्न"—

यथार्थता-

याथार्थ्यानिहि भ्रवने किमप्यसाध्यम् ।

यदि मनुष्य में यथार्थता (सच्चाई) हो तो संसार में कोई काम असाध्य नहीं होता।

१ गीता० ४।३२ २ शांति० २७४।३७ ३ शांति० २६।२४ ४ मृ० उ० १।२।७ ५ छा० उ० ३।१६1१ ६ छा० उ० ३११७।४ ७ भा० मा० ६।१०३ प्रयत्नः सर्वथा कार्यो यथार्थत्वविनिश्चये।

यथार्थता को समझने के लिए सब प्रकार से प्रयत्न करना चाहिये।

यश-

यशोधनानां हि यशो गरीयः।

यश को ही धन समझनेवालों के लिए यश ही सबसे बड़ी वस्तु है।

यशोवधः प्राण्यवधाद् गरीयान् ।

विसो के यश का वध प्राणवध से भी गुरुतर होता है।

कुकर्मान्तं यशो नृगाम्।

कुकर्म करने से मनुष्य के यश का अन्त हो जाता है।

देखिये—"कीर्ति"—

याचक —

याचको याचकं दृष्ट्वा क्वानवद् घुर्धुरायते ।

याच ह याचक को देखकर कुत्ते की तरह गुर्राता है।

लुब्धानां याचको रिपुः।'

लोभी लोगों के लिए याचक शत्रु के समान होता है।

तृगाल्लघुतरं तूलं तूलाद्पि च याचकः।"

तृण से भी हल्की रूई होती है और रूई से भी हल्का याचक होता है।

१ वृद्धत्रयी ए० ४९८ श्लोक० ४२

र स० प० मा० पृ०५८

२ रहु० १४।३४

-६ चा० नी० १०।६

३ सो० नी० ३०।१०५

७ चा० नी० शा० सं० ४२३

४ पंच० ४।७२

## दुर्लभोऽप्यथवा नास्ति योऽधीं धृतिमवाप्नुयात्।'

ऐसा पाचक जो घैर्यशाली हो, दुर्लभ है अथवा विलक्षल ही नहीं है।

#### याचना-

## याचनान्तं हि गौरवम् ।

याचना करने से मनुष्य का गौरव समाप्त हो जाता है।

## तत् सौभाग्यं पुंसां यदेतदप्रार्थनं नाम ।

मनुष्य के लिए यही सीभाग्य है कि उसे किसी वात के लिए किसी से प्रार्थना न करनी पड़े।

### याच्ञा मोघा वरमधिगुर्णे नाऽधमे लव्धकामा ।

श्रेष्ठ पुरुष से याचना का बेकार हो जाना अच्छा पर अधम पुरुष से याचना की पूर्ति हो जाना नहीं अच्छा।

## गुणशतमप्यर्थिता हरति।

याचना मनुष्य के सैकड़ों गुणों को हर लेती है।

#### युवा---

युवा स्यात् साधुयुवाऽध्यायकः। आशिष्ठो विलष्ठो द्रविष्ठः। तस्येयं पृथिवी सर्वा वित्तस्य पूर्णा स्यात् ।

यदि कोई मनुष्य युवा हो और उत्तम युवा हो, वेदों का अध्ययन कर चुका हो, आशिष्ठ (आशावान्) हा, विलष्ठ हो तथा द्रिष्ठ अर्थात् ( दृढ़ संकल्प ) हो तो उस युवक के लिए सारी पृथ्वो धन-धान्य से परिपूर्ण होती है।

## युवैव धर्मशीलः स्यादनिमित्तं हि जीवितम्।"

युवावस्था में ही मनुष्य को धर्मशील होना चाहिए क्योंकि जीवन का कोई ठिकाना नहीं है।

१ शांति० १२६१२९ २ स० प० मा० प्र० ४९ प्र हि० शाश्च७ ६ ते० उ० राड

४ मे० घ० ६

3

७ शांति० २७७।१५

#### युद्ध—

अयुद्धेन व्यवस्थानं नैप धर्मः सनातनः। र युद्ध न करने का विचार रखना यह सनातन धर्म नहीं है।

श्रनार्यजुष्टमस्वर्ग्यं रखे राजन् पलायनम् ।

राजन्, रण से भागना अनार्यों का काम है और स्वर्ग में प्राप्ति की बाधक है।

विग्रहासक्तिचित्तानां न रितः क्वापि जायते। जिनका चित्त सदा लड़ाई-झगड़े में ही लगा रहता है उन्हें और कहीं नहीं अच्छा लगता।

यिता विग्रहो राजन् न कदाचित् प्रशस्यते । राजन्, बलवान से युद्ध करना कभो भी अच्छा नहीं माना जाता। विज्ञिहो यस्य कुतो राज्यं कुतः सुखम्।

जिसका बलवान् से युद्ध हो उसको कहाँ राज्य और कहाँ सुख?

योग-

योगश्चित्तवृत्तिनिरोधः।

चित्तवृत्तियों का निरोध योग कहलाता है।

समत्वं योग उच्यते।"

सिद्धि और असिद्धि में समभाव रखना योग कहलाता है।

एप योगविधिः कृत्स्नो यावदिन्द्रियधारणम्।

इन्द्रियों के वश में रखना ही समस्त योग का सार है।

अयं तु परमो धर्मो यद् योगेनात्मदर्शनम् ।

योग के द्वारा आत्मदर्शन करना ही सबसे बड़ा धर्म है।

१ शल्य० ३१।२४

६ वन० २११।२०

२ शहर० ३१।२४

७ याज्ञ० १।८

३ पंच० ३।१२९

द पा० पो० शार

४ शांति० १३९।११

९ गीता० २।४८

¥ ,, ,,

## योगः कर्मसु कौशलम्।'

समस्त कर्मों में कौशल होना योग कहलाता है।

नात्यक्नतस्तु योगोऽस्ति न चैकान्तमनक्नतः।

जो अत्यधिक भोजन करता है उसका भी योग सिद्ध नहीं होता और जो अत्यन्त कम भोजन करता है उसका भी योग सिद्ध नहीं होता।

परो हि योगो मनसः समाधिः ।

मन को एकाग्र रखना हो सबसे बड़ा योग है।

### योगी-

भ्रमन् संपूज्यते योगी। ४ यांगी भ्रमण करने से हो पूजा जाता है।

## योग्य--

योग्यः सर्वत्र युज्यते । विश्व के लिए उपयुक्त होता है।

## योग्यता--

श्रद्धा ज्ञानं ददाति नम्रता मानं ददाति योग्यता स्थानं ददाति।

श्रद्धा ज्ञान देती है, नम्रता मान देतो है और योग्यता स्थान देती है।

MY DEAT DOF

१ गीता० २।४० ४ चा० नी० ६।४ २ गीता० ६।१६ ५ दी० मा० २।३८ ३ भाग० ११।२३।४६ ६ दी० मा० ३।६९ चकास्ति योग्येन हि योग्यसंगमः ।'
योग के साथ योग्य का समागम उत्तम होता है।

## योवन —

तारुएयमेव जीवस्य जीवनं तद् विवेकि चेत्। रे यौवन यदि विवेकी हो तो वही मनुष्य का वास्तविक जीवन है।

यौवनेन न ये नष्टा नष्टा नान्येन ते जनाः। को लोग जवानी से नष्ट नहीं हुए वे किर और किसी कारण से नष्ट नहीं होते।

धन्यः कोऽपि न विक्रियां कलयित प्राप्ते नवे यौवने । नये यौवन के आ जाने पर भी जिनके मन में विकार नहीं उत्पन्न होता ऐसे लोग धन्य हैं।

यौवनाज्ञानयामिन्या विभेति भगवानिष । विभेति भगवानिष । विभेति स्थावनिष्यो अज्ञानिकी अधिरी राति से भगवान् भी डरते हैं।

हरति मनो मधुरा हि यौवनश्रीः। वि यौवन की मधुर शोभा मन को हर लेती है।

कस्य नेष्टं हि यौवनम् ।" यौवन किसको अच्छा नहीं लगता ।

यौवनमनिवर्ति यातं तु ।' गया हुआ यौवन फिर नहीं लौटता ।

## रजोग्रण—

अपथे पथमर्पयन्ति हि श्रुतवन्तोऽपि रजोनिमीलिताः।

ज्ञानवान् जनों की भी जब रजोगुण से आँखें बन्द हो जाती हैं तो वे वेरास्ते पैर रखते हैं।

#### रतन-

न रत्नमन्विष्यति मृग्यते हि तत्।

रत्न किसी को नहीं ढूँढ़ता प्रत्युत वह दूसरों के द्वारा ढूँढ़ा जाता है।

### रमणीय-

अत्यन्तरमणीयानां सुचिरस्थायिता कुतः।

अत्यन्तरमणीय वस्तुओं में चिरकाल तक स्थायित्व नहीं रहता।

देखिये —"सुन्दर"

रस-

नहि रसादते कश्चिद्प्यर्थः प्रवर्तते।

विना किसी रस के अर्थात् नैसर्गिक राग के कोई काम नहीं होता। कहीं मनुष्य की प्रवृत्ति नहीं होती।

#### राग-

मुर्खाणामतिरस एव संक्षयाय।

अज्ञानी लोगों का भोगों में अत्यन्त राग ही उनके विनाश का कारण होता है।

१ रघु० ९१७४

४ ना० शा० अ० ६ ३१ वें श्लोक के

२ कु० सं० ४।४४

५ योवा० उ० ७९।३५

३ रा० त० १६ ( जोनराजकृत )

रागामिभृतः पुरुषः कामेन परिगम्यते ।

जो व्यक्ति राग से अभिभूत होता है वही काम का शिकार बनता है।

## रागी-

निवृत्तरागस्य गृहं तपोवनम्।

जिसके मन से रागद्वेष निवृत्त हो जाता है उसके लिए वन ही तपोवन है।

वनेऽपि दोषाः प्रभवन्ति रागिणाम् ।

जो लोग राग-द्वेषयुक्त होते हैं उनसे वन में भी दोष हो जाते हैं।

# राजधर्म-

सर्वे धर्मा राजधर्मप्रधानाः।

सभी धर्मों में राजधर्म प्रधान होता है।

निराशिषो जीवलोकाः क्षात्रधर्मेऽन्यवस्थिते ।

राजधर्म जब अव्यस्थित हो जाता है तो समी लोग निराश एवं दु:खी हो जाते हैं।

नश्यतां सर्वधर्माणां राजधर्मः प्रवर्तकः।

जब सभी धर्म नष्ट होने लगते हैं तो राजधर्म उन्हें जीवन और गति प्रदान करता है।

# राजिवचा-

प्रभुत्वं समदृष्टित्वं तच्च स्याद् राजविद्यया।

समद्शिता ही प्रभुत्व है और वह राजविद्या (अध्यात्मविद्या) से प्राप्त होती है।

१ वन० २१३४

४ शांति० ६४।२

२ हितो० ४।८४

६ की० अ० ३।१२१

३ हितो० ४। ५४

७ योवा० उत्पत्ति० ७८१४१

४ शांति० ६२।२७

#### राजा-

विशि राजा प्रतिष्ठितः।'

जनता ही राजा की स्थिति का आधार है। राजा हि युगमुच्यते (\*

राजा ही युग कहलाता है अर्थात् वही युग का विधाता होता है। जितेन्द्रियो हि शक्नोति वशे स्थापयितुं प्रजाः।

जो राजा जितेन्द्रिय होता है वही प्रजा को वश में रख सकता है। राजा कालस्य कारणम्।

राजा ही भले या बुरे काल का कारण होता है। राजमूला महाराज योगक्षेमसुवृष्ठयः

प्रजासु व्याधयक्चैव मरणं च भयानि च ।

प्रजा के योगक्षेम, सुवृष्टि, व्याधि, मरण एवं भय आदि का मूल कारण राजा ही होता है।

लोकरञ्जनमेवात्र राज्ञां धर्मः सनातनः।

लोगों को प्रसन्न रखना ही राजाओं का सनातन वर्म है।

धर्मः शुभं वा पापं वा राजमूलं प्रवर्तते।

धर्म हो, या पुष्य हो, या पाप हो, सबका मूलकारण राजा ही होता है।

राजवृत्तिरसङ्कीर्गा न नृपाः कामवृत्तयः।

राजाओं का कर्तव्य निश्चित एवं निर्धारित है। राजा मनमाने नहीं चलते।

१ यजु० २०।२

२ मनु० ९।३०१

३ मनु० ७।४४

४ उद्योग० १३२।१६

अ शांति० १३९१९

६ शांति० ५७।११

७ वा० रा० ३।५०।१०

द वा० रा० ३।५०।२७

राजा वै सगुगो येषां कुशलं तेषु सर्वशः।'

जिनका राजा गुणवान् होता है वे सदा ही सकुशल रहते हैं।

चारैः पश्यन्ति राजानः।

गुभन्नरों के द्वारा राजा राज्य की स्थिति का अवलोकन करता है।

पुत्रस्यापि न मृष्येच्च स राज्ञो धर्म उच्यते।

पुत्र के भी अपराध को क्षमा न करना, यह राजा का धर्म कहा जाता है।

यद्यदाचरते राजा तत् प्रजानां स्म रोचते।

राजा जो-जो करता है वही प्रजाओं को भी अच्छा लगता है।

योगक्षेमो हि राष्ट्रस्य राजन्यायत्त उच्यते।"

राष्ट्र का योगक्षेम राजा के अधीन होता है।

राजन्यसति लोकस्य कुतो भार्या कुतो धनम्।

यदि राजा न हो तो लोगों की स्त्री कैसे बच सकती है और कैसे उनका घन बच सकता है ?

नाऽद्गड्यो नाम राज्ञोऽस्ति यः स्वधर्मे न तिष्ठति।"

राजा के लिए ऐसा कोई व्यक्ति अदण्डनीय नहीं होता जो अपने कर्तव्य का पालन न करता हो, अपने धर्म पर स्थित न हो।

यद्वृत्ताः सन्ति राजानस्तद्वृत्ताः सन्ति हि प्रजाः।

जैसा आचरण राजाओं का होता है वेसा ही आचरण प्रजाओं का भी होता है।

५ शांतिल ७५।१

२ उद्योग० ३४।३४

६ शांति० ५७।४१

३ शांति० ९१।३२ ७ शांति० १२१।६०

४ शांति० ७५।४१

**५ वा० रा० २।१०९।९** 

यथा हि कुरुते राजा प्रजा तमनुवर्तते।'

राजा जैसा आचरण करता है प्रजा उसी का अनुसरण करती है।

राजदोषैविंपद्यन्ते प्रजा ह्यविधिपालिताः।

राजा के दोष से जब प्रजा का विधिपूर्वक पालन नहीं होता ती प्रजा नष्ट हो जाती है।

राजा कालस्य कारणम्।

राजा ही (भन्ने या बुरे) काल का कारण होता है।

पार्थिवानामधर्मत्वात् प्रजानामभवः सदा।

राजाओं के अधार्मिक होने से सदा ही प्रजाजनों की अधोगित होती है।

कालज्ञाता पार्थिवानां वरिष्ठः ।

राजाओं में वही राजा वरिष्ठ होता है जो समय को पहचानता है।

धर्माय राजा भवति न कामकरणाय तु।

धर्म के अनुसार चलने के लिए राजा बनाया जाता है स्वेच्छाचार के लिए नहीं।

यादशो जायते राजा तादशोऽस्य धनं भवेत । जैसा राजा होता है वैसा ही उसका धन होता है।

अभिचारान्नरेन्द्राणां धर्मः सङ्कीर्यते महान्।

राजाओं के दोष से महान् होता हुआ भी घर्म संकीण हो जाता है, कलंकित हो जाता है।

५ शांति० १२०।३९ १ वा० रा० ७४३।१९

३ शांति० ६९ ७९ उद्योग० १३२।१६

४ वन० २०७१३७

६ शांति० ९०1३

७ स्त्री० ना३२

प वन**० २०७**१३४

- राजा प्रजानां हृद्यं गरीयो गतिः प्रतिष्ठा सुखसुत्तमं च । प्रजाजनों के विशाल हृदय, गित, प्रतिष्ठा और उत्तम सुख का राजा ही कारण होता है।
- राज्ञा विहीना न भवन्ति देशा देशैविंहीना न नृपा भवन्ति। र सजा से रहित देश नहीं होते और देशों से रहित राजा नहीं होते।
- अप्रधानः प्रधानः स्याद् यदि सेवेत पार्थिवम् । पित्र वित्त कप से राजकीय सेवा करे तो वह अप्रधान होता हुआ भी प्रधान हो जाता है।

#### राज्य-

क्लीवस्य हि कुतो राज्यं दीर्घस्त्रस्य वा पुनः ।

नपुंसक अथवा दीर्घसूत्री के लिए राज्य चलाना कहाँ सम्भव ?

राज्यं तिष्ठति दक्षस्य संगृहीतेन्द्रियस्य च।

उस व्यक्ति का राज्य रहता है जो दक्ष होता है और जितेन्द्रिय होता है।

राज्यं हि सुमहत्तन्त्रं धार्यते नाऽकृतात्मिः।

राज्य एक ऐसा बड़ा भारी कार्यभार है जिसे सामान्य लोग नहीं वहन कर सकते।

राज्यं स्वहस्तपृतद्गडमिवातपत्रम्।

राज्य उस छतं के समान है जिसके दण्ड को अपने हाथ में बराबर रखे रहना पड़ता है। अर्थात् यदि उससे कुछ सुख है तो कुछ कष्ट भी सहन करना पड़ता है।

१ शांति० ६८।५९

्र सांति० ११२।१९

२ शांति० ६८ का परिशिष्ट

६ शांति० ५८।२१

३ चां० नी० शा० सं० ११६७

७ अ० शा० ४१६

४ शांति० मार

#### राष्ट्र-

कुराजान्तानि राष्ट्राणि।'

कुशल राजा के न रहने से राष्ट्रों का अन्त हो जाता है।

राजानमुत्तिष्ठमानमजुतिष्ठन्ते भृत्याः । प्रमाद्यन्तमजुप्रमाद्यन्ति । राज्य के कर्मचार राजा के ही अनुसारी दक्ष या प्रमादी होते हैं।

राष्ट्रस्यारक्षमाणस्य कुतो भृतिः कुतः सुखम् । विकास सुरक्षा के अभाव में राष्ट्र की समृद्धि और सुख कैसे संभव है ?

## रिक्त-

रिक्तः सर्वो भवति हि लघुः पूर्णता गौरवाय। प्रत्येक वस्तु खालो होने पर हल्की हो जाती है। गौरव तो पूर्णता से ही है।

### रुचि--

भिन्नरुचिहिं लोकः। लाग भिन्न-भिन्न रुचि के होते हैं।

#### रूप-

न रम्यमाहार्यमपेक्षते गुर्णम् । विकास क्षा किरता । उत्तम रूप कृत्रिम गुणों की अपेक्षा नहीं करता ।

तद् रूपं यत्र गुणाः। वही उत्तम रूप है जिसमें गुण हों।

यत्राकृतिस्तत्र गुणा वसन्ति। विकास करते हैं। जहाँ उत्तम बाकृति होती है वहाँ गुण निवास करते हैं।

१ पन्त्र । ४।४२ २ को० ख० १।१९।१।२ ३ वन० १५४।११ ४ मे० पू० २०

५ र० वं० ६।३०

६ किराता० ४।२३

9

रूपेण कि गुणपराक्रमवर्जितेन।

उस रूप से क्या जिसमें न कोई गुण हो और न कुछ पराक्रम ही हो।

कुरूपता शीलयुता विराजते।

कुरूप व्यक्ति भी शीलवान् होने से शोभित होता है।

अहो सर्वास्ववस्थासु रमगीयत्वमाकृतिविशेपाणाम् ।

अहो, कुछ विशेष आकृतियाँ ऐसी होती हैं जो प्रत्येक अवस्था में रमणीय ही दीखती हैं।

मृजया रक्ष्यते रूपम्।

सफाई से रूप की रक्षा होती है।

रोग-

शत्रोरपि विशिष्यते व्याधिः।

रोग शत्रु से भी बढ़कर दुःखदायी होता है।

रोगी-

मृतकल्पा हि रोगिणः।

रोगी लोग मृतक के समान होते हैं।

लज्जा--

लज्जा मातेव रक्षति।

लज्जा माता के समान रक्षा करती है।

१ वृ० नी० रा६

४ चा ० सू० ३।४६

२ चा० नी० ९।१४

६ चा० नी० ३।४४

३ अ० शा० ६११

७ उद्योग० ३६१६७

४ उद्योग० ३४।४९

## हीमान् हि पापं प्रदेष्टि तस्य श्रीरभिवर्धते। '

लज्जाशील मनुष्य पाप से द्वेष करता है और इसीलिए उसकी श्री की वृद्धि होती है।

य ब्रात्मनाऽपत्रपते भृशं नरः स सर्वलोकस्य गुरुर्भवत्युत । जो मनुष्य अपने आप बुरे कामों के करने से लजाता है वह सब लोगों का गुरु हो जाता है, माननीय हो जाता है।

#### लाभ-

लाभात् लोभः प्रवर्तते ।

लाभ से लोभ उत्पन्न होता है बढ़ता है।

सर्वे लामाः साभिमाना इति सत्यवती श्रुतिः। सभी लाभ अभिमान के पोषक होते हैं यह श्रुति का सत्य वचन है।

प्राप्तव्यमर्थं लभते मनुष्यो देवोऽपि तं लंघियतुं न शक्तः। प्राप्तव्य वस्तु मनुष्य को प्राप्त होती ही है। उसे दैव भी नहीं रोक सकता है।

#### लालन–

लालने बहवो दोषास्ताडने बहवो गुणाः। वच्चों के लाड़-प्यार में बहुत दोष होते हैं और उन्हें ताड़ना देते रहने मं बहुत गुण होते हैं।

## लिपि-

लिपिः प्रशस्ता सुमनोलतेव केषां न चेतांसि सुदा विभर्ति । सुन्दर लिपि फूलों को लता के समान किसके मन को मुदित नहीं कर देती।

१ उद्योग० ७२।३६

६ चा० नी० शा० सं० ५५% २ उद्योग० ३३।१०२

४ शांति० १८०।१०

प्र पञ्च० रा११२

## लोक - लोकस्वभाव-

सम्यश्चो वा इमे लोकाः।'

सब लोग आवास में परस्पर आश्रित होते हैं।

स्वकर्मस्त्रग्रथितो हि लोकः।

सब लोग अपने-अपने किए हुए कर्म के सूत्र में गुँथे हुए हैं।

अनपेक्ष्य गुणागुणौ जनः स्वरुचि निश्चयतोऽनुधावति । गुण और अवगुण पर ध्यान न देकर सब लोग अपनी-अपनी रुचि के अनुसार ही काम करते हैं, यह निश्चित है।

नान्तस्तत्त्वविचारग्रम्णयिनो लोका वहिर्युद्धयः ।'
लोग भीतरी तत्त्व का विचार नहीं करते। वे बाहरी बातों को ही महत्त्व देते हैं।

अश्वसंधर्माणों हि मनुष्याः नियुक्ताः कर्मणि विकुर्वते । क्लोग प्रायः घोड़ों के समान होते हैं और इसी लिये काम में कभी-कभी अकड़ जाया करते हैं।

चिरिनरूपणीयो हि व्यक्तिस्वभावः।

व्यक्ति का स्वभाव बहुत देरी से परख में आता है।

कृत्स्नो हि लोको बुद्धिमतामाचार्यः शत्रुश्वाबुद्धिमताम्।" बुद्धिमानों के लिये सब लोग हो शिक्षक होते हैं और मूर्ली के लिये शत्रु होते हैं।

१ ऐ० ब्रा० ४।२५ ५ की० अ० २।२५।९ २ अ० रा० अयोब्या० ६।६ ५ यु० प० ४१वीं कथा ३ शि० व० १६।४४ ७ च० सं० वि० ८।१४ को लोकमाराधयितुं समर्थः।'

सब लोगों को कौन प्रसन्न रख सकता है।

गतानुगतिको लोको न लोकः पारमार्थिकः।

लोग गतानुगतिक होते हैं अर्थात् देखादेखी काम करते हैं, वास्त-विकता का पता नहीं लगाते।

निरङ्कशो लोकः।

लोग निरङ्कश होते हैं।

नवनवगुण्रागी प्रायशः सर्वलोकः । <sup>४</sup>

प्रायः सब लोग नये-नये गुणों के अनुरागी होते हैं।

संवीं हि मन्यते लोक आत्मानं निरुपद्रवम् ।"

सब लोग अपने को भला आदमी मानते हैं।

सर्वो द्राडिजतो लोको दुर्लमो हि शुचिर्नरः।

सब लोग दण्ड के भय से ठीक रहते हैं। ईमानदार मनुष्य तो दुर्लभ ही होता है।

नास्ति लोक अनिन्दितः।

कोई ऐसा व्यक्ति नहीं जिसकी निन्दा न होती हो।

ज्ञात्वापि दोपमेव करोति लोकः।

लोग जानते हुहै भी दोष ही करते हैं।

कदलीसन्निमो लोकः सारस्तस्य न विद्यते।

लोग केले के समान होते हैं। उनमें कोई सार नहीं होता।

१ २ पन्च० १।३७ ° ७ ३ ६ चा० सू० १ स्त्री० ३।४

#### पात्रेसमितो हि सुलमो लोकः।

भोजन के समय उपस्थित होनेवाले लोग बहुत होते हैं।

## कुहकचिकतो लोकः सत्येऽप्यपायमवेक्षते ।

जालसाजी से चिकत हुए लोग सत्य में भी झुठाई और हानि की आंशंका करते हैं।

#### कुकृत्ये को न परिडतः। 3

बुरा काम करने में कौन आदमी पण्डित नहीं होता।

# सर्वो विमृशते जन्तुः कृच्छ्रस्थो धर्मदर्शनम् ।

कठिनाई में पड़ने पर ही सब लोग धर्म का विचार करते हैं।

## विषमां हि गति प्राप्य देवं गईयते नरः।"

विषम जित को प्राप्त होने पर मनुष्य दैव की निन्दा करता है। यथा स्त्रीणां तथा वाचां साधुत्वे दुर्जनो जनः।

हित्रयों को तथा किसो की वातों को अच्छा मानने में लोग दुर्जन हुआ करते हैं। अर्थात् उनपर कोई न कोई दोष लगा दिया करते हैं।

## जनानने कः करमर्पयिष्यति।"

लोगों के मुख पर कौन हाथ रख सकता है ?

# ये निघ्नन्ति निरर्थकं परहितं ते के न जानीमहे।

कुछ लोग ऐसे भी होते हैं जो निरयंक ही दूसरों के हित का हनन किया करते हैं, वे लोग क्या हैं, और किस श्रेणी में रखने लायक है यह हम नहीं जानते।

१ सो० नी० १०।११

र हि० ४।१०४

Ę

8

ų

६ं उत्तर० १।५

७ ने० ९।१२५

न भ० सु० सं० २२१

गर्जन्ति केचिद् वृथा।

युक्त लोग बेकार ही गर्जा करते हैं वड़-बड़ किया करते हैं।

कार्यकाले दुर्लभः पुरुषसमुदायः ।

कान के समय लोगों का मिलना बहुत कठिन होना है।

#### लोकतन्त्र-

युधिष्ठिर धृतिद्धियं देशकालपराक्रमाः।

खोकतन्त्रविधानामेष पश्चविधो विधिः॥

युधिष्ठिर ! धैयाँ, दक्षता, देश, काल और पराक्रम ये पाँच तत्त्व लोकतन्त्र चल.ने के उपाय हैं।

श्रविश्रमो लोकतन्त्राधिकारः।

यह लोकतन्त्र का काम विश्रामहीन होता है। इसमें विश्राम के लिये अवसर नहीं होता।

#### लाकयात्रा-

लोकयात्रा च द्रष्टव्या धर्मश्रात्महितानि च।

लोकयात्रा भी देखनी चाहिये, धर्म भी देखना चाहिये तथा अपना हित भी देखना चाहिये।

लोकयात्रामिहैके तु धर्म प्राहुर्मनीपिणः।

कुछ विचारशील व्यक्ति जीवननिर्वाह के साधन को ही धमं कहते हैं।

१ अ० ज्ञा० ४।३ २ सो० नी० १०।८१ ५ अनु० ३७।१६ ३ वन०:१६२।१ ६ शांति० १४२।१९ लोकाचार-

अपि शास्त्रेषु कुशला लोकाचारविवर्जिताः । सर्वे ते हास्यतां यान्ति ॥

जो लोग शास्त्रों में कुशल होते हुए भी लोकाचार के ज्ञान से रहित होतें हैं वे सभी उपहास के पात्र होते हैं।

यथा ह वा इदमनो वा रथो वाक्तो वर्तेत एवं हैवाक्तो वर्तते।

जिस प्रकार कोई गाड़ी या रथ उसके चनके आदि को चिकना कर देने से अच्छी तरह चलता है उसी प्रकार जव मनुष्य स्निग्ध भोजन से सरस एवं सन्तुष्ट रहता है तो अच्छी तरह काम करता है।

#### लोकविरुद्ध-

यद्यपि शुद्धं लोकविरुद्धं नाचरणीयं नाचरणीयम् ।

यद्यपि कोई काम शास्त्रानुसार शुद्ध हो पर लोकविरुद्ध हो तो उसे नहीं करना चाहिये, नहीं करना चाहिये।

#### लोकव्यवहार-

धर्मादपि व्यवहारो गरीयान्।

धमं की अपेक्षा भी लोकव्यवहार महत्त्वपूर्ण होता है। वनौकसौऽपि सन्तो लौकिकज्ञा वयम्।

वनवासी होने पर भी हमलोग लोकव्यवहार को भी जानते हैं। ( महर्षि कण्व की उक्ति )

#### नोकापवाद-

अतथ्यस्तथ्यो वा हरति महिमानं जनरवः।

लोकापवाद झुठा हो या सच्चा महत्त्व को नष्ट कर देता है।

१ पञ्च० ४।३९

४ चा० सू० दा३०

२ ए० बा० ४।७

्राष्ट्रिक है कर्नेश ह

लोकापवादो बलवान् मतो मे।' लोकापवाद को मैं वहुत बलवान् समझता है। जनानने कः करमर्पयिष्यति।

लोभ-

अन्तो नास्ति पिपासायाः।

पिपासा ( तृष्णा, लोभ ) का अन्त नहीं है।

लोभाद्धि जायते तृष्णा ततश्चिन्ता प्रवर्तते ।

लोभ के कारण तृष्णा उत्पन्न होती है और उससे चिन्ता बढ़ती है।

लोभमोहसमापनं न दैवं त्रायते नरम् ।

लोभ-मोह से घिरे हुए व्यक्ति को दैव नहीं बचा सकता है।

लोभं हित्वा सुखी भवेत्।

लोभ को छोड कर मनुष्य सुखी हो जाता है।

प्रवृद्धतर्पो न सुखाय कल्पते।

तृष्णा के वढ़ जाने पर मनुष्य सुखी नहीं रहता।

लोभात् प्रमादाद् विश्रम्भात् त्रिभिर्नाशो भवेन्नृणाम्।

लोभ, प्रमाद एवं विश्वास इन तीनों के कारण मनुष्य का नाश हो जाता है।

१ र० वं० १४१४०

५ अनु० ६।४२

ूद यन० ३१३।७८

३ वन० २।४६

७ भाग० १०।५१।५३

म पुषा गृ० १८।३६३

४ आदव० ३१।१०

लोभः पापस्य कारणम्।'

लोभ पाप का कारण है।

लोभावधिं को गतः ?

लोभ के अन्त तक कौन पहुंचा है ?

लोभमृलानि पापानि।

पापों का मूल लोभ है।

लोभः प्रज्ञानमाहन्ति।

लोभ प्रज्ञान (विवेक, बुद्धि) को नष्ट कर देता है।

क्लिश्यन्ते लोममोहिताः।

लोभ के कारण जिनकी बुद्धि भ्रष्ट हो जाती हैं वे दु:ख पाते हैं।

#### लोभी-

लुब्धे दोषाः संभवन्तीह सर्वे ।

लोभी व्यक्ति में सब दोषों का होना संभव है।

लुब्धानां शुचयो द्वेष्याः।

लोभी लोग ईमानदारों से द्वेष रखते हैं।

लोभाविष्टी नरो वित्तं वीक्षते न स चाषदम्।

लोभाविष्ट व्यक्ति धन देखता है पर आपत्ति नहीं देखता।

१ हि० ११२७

५ हि० ११२६

2

६ शांति० १२०१४८

३ सु० र० भा० पृ० १४८

७ शांति० ११११६१

Y

म पंच० ३११४२

समुद्रकल्पः पुरुषो न कदाचन पूर्यते ।

मनुष्य समुद्र के समान होता है वह कभी पूरा नहीं होता।

लुब्धानां याचको रिपुः।

लोभी व्यक्ति से कुछ माँगनेवाला व्यक्ति उनका शत्रु होता है।

#### वक्ता-

वक्तारः सानुकम्पा हि दुःप्रक्नेऽपि न खेदिनः।

कृतालु वक्ता बुरे या कठिन प्रश्न के भी उपस्थित हो जाने पर खेद का अनुभव नहीं करते।

अप्रियस्य च पथ्यस्य बक्ता श्रोता च दुर्बभः।

अप्रिय पथ्य (हितकर वचन ) के वक्ता और श्रोता दोनों ही दुर्लम होते हैं।

किं करिष्यन्ति वक्तारो श्रोता यत्र न बुद्ध्यते ।

जहाँ श्रोता समझदार नहीं है वहाँ वक्ता (भाषण देकर ही) क्या करेगा?

वक्तुरेव हि तज्जाड्यं श्रोता यत्र न बुद्ध्यते।

यदि श्रोता नहीं समझता है तो वह वक्ता की ही मूर्खता समझी जायगी।

स्पष्टवक्ता न वश्रकः।

स्पष्ट बोलनेवाला व्यक्ति वञ्चक नहीं होता।

यथा वक्ता तथा श्रोता तत्र सौख्यं विवर्धते।

जहाँ वक्ता और श्रोता एक समान हों वहाँ सुख की वृद्धि होती है।

१ प्रचार नीरु शार्थ १ चारु नीरु शार्थ १ चारु नीरु शार्थ १ चारु नीरु प्राप्थ ३ योवारु निरु पुरु दश्य ७ चारु नीरु प्राप्य ४ पंरु तरु २।१६४ ६ भागरु मारु ४।३९

# हितप्रियोक्तिभिवक्ता दाता सम्मानदानतः।

मनुष्य हितकर एवं प्रिय उक्तियों से वक्ता तथा सम्मानपूर्वक दान देने से दाना कहा जाता है।

#### वक्तव्य-

# विवक्षित हि अनुक्तमनुतापं जनयति।

जहाँ जो कुछ कहना आवश्यक हो वहाँ वह यदि न कह दिया जाय तो पीछे पश्चात्ताप होता है।

#### प्रस्तावसदृशं वाक्यम्।

प्रस्ताव (उपस्थित अवसर) के अनुरूप वचन बोलना अच्छा होता है।

#### वस्त्र---

# वस्त्रेण कि स्यादिति नैव वाच्यं वस्त्रं सभायाग्रुपकारहेतुः।

अच्छे या बुरे वस्त्र से क्या होगा ऐसा नहीं समझना चाहिये। क्योंकि वस्त्र सभाओं के लिए वड़ा उपकारी होता है।

#### जिता सभा वस्त्रवता।

अच्छे वस्त्र पहना हुआ व्यक्ति सभा को जीत लेता है अर्थात् उसे सभा में आदर के साथ बेठाया जाता है।

#### कुवस्त्रता शुभ्रतया विराजते।

खराब वस्त्र भी यदि साफ-सुथरा होता है तो अच्छा लगता है।

१ व्या० स्मृ० ४१६० ४ २ अभि० शा० ३११७ ५ उद्योग० ३४।४८ ३ चा० नी० १४।१४ ६ चा० नी० ९११४

in the public Will

व।क्—

वागेवेदं सर्वम् ।'

यह सारा जगत वाणी का ही स्वरूप है।

वाचा मित्राणि सन्दधाति, वाचा सर्वाणि भृतानि ।

वाणी से मनुष्य मित्रता का सम्बन्ध जोड़ता है तथा वाणी से सब प्राणियों के साथ सम्बन्ध जोड़ता है।

वाग्वै समुद्रः न वाक् क्षीयते न समुद्रः क्षीयते ।

वाणी समुद्र है, क्योंकि न वाणी क्षीण होती है न समुद्र क्षीण होता है।

वाग् वै सर्वान् कामान् दुहे, वाचा हि सर्वान् कामान् वद्ति।

वाणी हो समस्त कामनाओं को पूरा करती है और वाणी से ही मनुष्य सभी कामनाओं को व्यक्त करता है।

यां वै द्यो वदति याग्रन्मत्तः सा वै राक्षसी वाक्।

मनुष्य द्वप्त और उन्मत्त होकर जो वाणी बोलता है वह राक्षसी होती है।

यद् वै वाङ् नाभविष्यन्न धर्मो नाऽधर्मो व्यज्ञपयिष्यत्, न सत्यं नाऽनृतं, न साधु नाऽसाधु, न हृदयज्ञो नाऽहृदयज्ञो वागेवैतत् सर्वं विज्ञापयति वाचग्रुपास्वेति।

यदि वाणी न होती तो न धर्म मालूम होता न अधर्म, न सत्य मालूम होता न असत्य, न अच्छा मालूम होता न बुरा और न कोई किसी के हृदय को समझता या नहीं समझता। वाणी ही यह सब कुछ बतलाती है। वाणी की उपासना करो।

१ ऐ० आ० ३।१।६

२ " " ३ ऐ० ब्रा० २३।१ ४ ऐ० आ० ६१७ ६ छा० उ० ७।२११ वाक्प्रबद्धो हि संसारः।'

संसार वाणी से ही बँधा हुआ है।

वाक्संयमो हि नृपते सुदुष्करतमो मतः।

राजन्, वाणी पर संयम रखना बड़ा कठिन होता है।

वाग्भूषणं भूषणम्।

वाणीरूपी भूषण ही ( सर्वोत्तम ) भूषण है।

वाएयेका समलंकरोति पुरुषं या संस्कृता धार्यते।

एकमात्र वाणी ही मनुष्य को सुशोभित करती है जो संस्कृत अर्थात् संस्कारयुक्त होती है।

वाचामेव प्रसादेन लोकयात्रा प्रवर्तते।

वाणी की ही कृपा से संसार का सारा व्यवहार चलता है।

वाचीमा विश्वा अवनान्यपिंता।

ये समस्त भुवन वाणी के ऊपर ही अवलंवित हैं, निर्भर हैं।

खट्, फट्, जहि, छिन्धि मिन्धि हट् इति वाचः क्रूराणि।"

खट्, फट्, मारो, काटो, फोडो, हट् ये सब वचन वाणी के क्रूर रूप हैं। आसुरी रूप हैं।

स्वर्गं नयति स्नृतम् ।

मधुर वचन मनुष्य को स्वर्ग पहुँचाता है।

१ उद्योग० ३४।७७

×

2

Ę

३ भ० नी० १८

७ ते० आ० ४।२।१

४ भ० नी० १८

प शि० व० २।२७

#### अनिर्लोडितकार्यस्य वाग्जालं वाग्मिनो वृथा।

उस वक्ता का वाग्जाल बेकार है जिससे किसी कार्य का निश्चय नहीं होता।

#### वाचा दुरुक्तं वीभत्सं न संरोहति वाक्क्षतम्।

वाणी के दुष्प्रयोग से जो घाव हो जाता है वह बहुत ही भयंकर होता है और भरता नहीं है।

# वाक्शल्यस्तु न निर्हर्तु शक्यो हृदिशयो हि सः।'

दुर्वचन का तीर जो हृदय में लग जाता है वह निकाला नहीं जा सकता है क्योंकि वह हृदय के भीतर घँस जाता है।

# अभ्यावहृति कल्याणं विविधं वाक् सुमापिता।

अच्छी तरह कही हुई वाणी विविध प्रकार से मनुष्य का कत्याण-साधन करती है।

फलैविंसंवादमुपागता गिरः प्रयान्ति लोके परिहासवस्तुताम्। जो वचन फल से भिन्न हो जाते हैं वे लोक में उपहास के विषय बन जाते हैं।

#### वाग्मिता-

अल्पाक्षररमणीयं यः कथयति निश्चितं स खलु नाग्मी। प्रे थोड़े अक्षरों में जो सारभूत बातें कह देता है वही निश्चित रूप से वाग्मी कहलाता है।

#### मितं च सारं च वचो हि वाग्मिता।'

मित (नपा-तुला) और सारवान् वचन वोलना ही वाग्मिताः है— अर्थात् अच्छे वक्ता का लक्षण है।

१ शांनि० २१६।१२

थ्र पञ्च० ३।२२५

२ उद्योग० ३४७९

६ सु० र० भा पु० दर

३ उद्योग० ३४।५० 🤭 🚐

७ ने० ९१८

४ उद्योग० ३४।७५

#### वाणिज्य-

वाणिज्ये वसते लक्ष्मीः।

वाणिज्य में लक्ष्मी निवास करती है।

न मन्से वाणिज्यात् किमपि परमं वर्तनिमह ।

वाणिज्य से बढकर मैं किसो जीविका को उत्तम नहीं मानता।

सत्यानृतं तु वाणिज्यम्।

वाणिज्य सच्चा और झुठा दोनों प्रकार का होता है।

वाद-

वादे वादे जायते तत्त्वबोधः।

प्रत्येक बाद में किसी तत्त्व का बोध होता है।

वार्ता—( कृषि, गोरक्षा एवं वाणिज्य )—

कृषिपाश्चपाल्ये वाणिज्या च वार्ता।"

कृषि, पशुपालन एवं वाणिज्य इन तीनों का नाम वार्ता है। वार्तायां संश्रितस्तात लोकोऽयं मुखमेधते।

तात, यह संसार वार्ता के सहारे ही सुख पाता है। कर्मभूमिरियं राजनिह वार्ता प्रशस्यते ।°

राजन्, यह कर्मभूमि है। इसमें वार्ता ही जीवन का उत्तम साधन है। वार्तामूलो ह्ययं लोकः।

इस समस्त संसार के जीवन का मूल कारण वार्ता ही है।

१ चा० नी० शा० सं० १९३९ र कौ० अ० ११४११

२ पंच० शाश्य

६ शां ति० १६७।११

३ मनु० ४।६

७ वा० रा० रा१००१४७

# सम्पन्नो वार्तया साधुर्न वृत्तेर्भयमृच्छिति।

जो सद्गृहस्थ वार्ता से सम्पन्न होते हैं उन्हें वृत्ति का भय नहीं रहता।

## कृषि-गोरक्ष-वाणिज्यं लोकानामिह जीवनम्।

संसार में लोगों के जीवन का साधन कृषि, पशुपालन एवं वाणिज्य है।

#### वासना-

# स्ववासनानुसारेण सर्वः सर्वं हि पश्यति।

सब लोग अपनी-अपनी वासना (भावना ) के अनुसार ही सब कुछ देखते हैं।

#### विकार-

# विकारोऽपि क्लाघ्यो भ्रुवनभयभङ्गव्यसनिनः।

जो समस्त भुवनों के भय को दूर करने का व्यसनी है उसमें कुछ विकार भी हो तो वह श्लाध्य ही है।

# विकारं खंलु परमार्थतोऽज्ञात्वाऽनारम्भः प्रतीकारस्य ।

विकार का यदि ठीक-ठीक ज्ञान न हो तो उसके प्रतोकार का आरंभ

#### विचार-

# त्रा नो भद्राः ऋतवो यन्तु विश्वतः।

# उत्तम विचार चारो ओर से हमें प्राप्त हों।

१ शुक्र० १।१४४ २ शांति० =९१४

५ अ० शा० ३।९

३ योवा० उ० ५८।१२

६ ऋग्० शादशाश

अथ खलु क्रतुमयः पुरुषः। यथा क्रतुरस्मिन् लोके पुरुषो भवति तथेतः प्रेत्य भवति।

मनुष्य विचारों का पुतला है। इस लोक में मनुष्य का जैसा विचार होता है वैसा ही वह यहाँ से जाने के बाद बनता है।

#### विजयं---

प्रकर्षतन्त्रा हि रखे जयश्रीः।

रण में जयश्री प्राप्त करना अपनी उत्कृष्ट तैयारी के अधीन होता है।

## विज्ञान-

न चैकसाध्यं पश्यामि विज्ञानं स्विव कस्यचित्। विक्षार में किसी भी विषय का सम्पूर्ण ज्ञान किसी एक व्यक्ति से साध्य नहीं है।

तद् विज्ञानं यत्र धर्मः । <sup>४</sup> वही (यथार्थ) विज्ञान है जहाँ धर्म हो ।

# विदेश—

को विदेशः सविद्यानाम् । विदेश है ?

विद्या बन्धुजनो विदेशगमने ।' विदेशयात्रा में विद्या ही बन्धु होती है।

विदेशे बन्धुलामो हि मरावमृतनिर्भरः।

विदेश में बन्धु का मिल जाना एक मरुभूमि में अमृत के निझंर के समान होता है।

१ छा० उ० ३।१४।१

२ किराता० ३।१७

३ अनु० १४६।२४

יה צר

६ भ० नी० ७०

७ क० स० ४।२१७०

#### विद्या-

द्वे विद्ये वेदितव्ये, इति ह स्म यद् ब्रह्मविदो वदन्ति, परा

दो विद्यार्थे जाननी चाहिये जैसा कि ब्रह्मज्ञानी लोग कहा करते हैं, परा और अपरा। [अध्यात्मशास्त्र को पर विद्या कहते हैं और अन्य सभी शास्त्रों को अपरा विद्या कहते हैं ]।

## क्षरं त्वविद्या ह्यमृतं तु विद्या।

जो विनाशशील है वह अविद्या है और जो अविनाशी है वह विद्या है।

# श्रविद्यया मृत्युं तीर्त्वा विद्ययाऽमृतमञ्जुते ।

अविद्या अर्थात् लौकिक शास्त्रों से मृत्यु (संकटों) को पार कर मनुष्य विद्या अर्थात् अध्यात्मशास्त्र से अमरता प्राप्त करता है।

यदेव विद्यया करोति श्रद्धयोपनिषदा तदेव वीर्यवत्तरं भवति। जो भी काम मनुष्य विद्या, श्रद्धा तथा तात्त्विक ढंग से करता है, वही सुदृढ होता है, पक्का होता है।

# श्रद्धधानः शुमां विद्यामाददीतावराद्पि ।

किसी निम्न पुरुष से भी अच्छी विद्या को श्रद्धापूर्वक ग्रहण करना चाहिये।

# विद्या हि सा ब्रह्मचयेंग लभ्या।

वह अध्यात्मविद्या ब्रह्मचर्य से प्राप्त होती है।

१ मु० उ० ११४

४ छा० उ० १।१।१०

२ इवे० उ० ४११

५ मनु० रार३५

३ ई० उ० ११

६ उद्योग० ४४।२

या वै विद्याः साधयन्तीह कर्म तासां फलं विद्यते नेतरेषाम्।' जिन विद्याओं के अध्ययन से मनुष्य की कार्यसिद्धि होती है उन्हीं विद्याओं का अध्ययन सफल है अन्य विद्याओं का नहीं !

अञ्चल्राश्रवा त्वरा क्लाघा विद्यायाः शत्रवस्त्रयः । गुरुश्रूषा न करना, पढ़ने में त्वरा करना तथा अपनी प्रशंसा करना ये तीन विद्या के शत्र हैं।

विद्या योगेन रक्ष्यते । अभ्यास से विद्या की रक्षा होती है।

किमसाध्यं वरारोहे यस्मै विद्या प्रसीदति। पार्वतो, जिस मनुष्य पर विद्या प्रसन्न हो जाती है उसके लिये क्या असाध्य है और कौन काम असंभव है ?

यो यया विद्यया युक्तः तस्य सा दैवतं महत्। जो जिस विद्या से युक्त है वही उसके लिए बड़ी देवता है।

सा विद्या या विम्रक्तये।

वही विद्या है जो मनुष्य को मुक्ति प्रदान करे। प्रायः समानविद्याः परस्परयशःपुरोभागाः।"

जो समान विद्यावाले होते हैं वे प्रायः एक-दूसरे का यश नहीं सह पाते हैं।

किं किं न साधयति कल्पलतेव विद्या। कल्पलता के समान विद्या कौन-कौन काम सिद्ध नहीं कर देती।

१ उद्योग० २९।४

५ भाग०

२ उद्योग ० ४०।४

६ वि० पु० शाश्रा४१

३ उद्योग० ३४।४०

७ मा० अ० १।२०

४ का० त० १७।३२ ः प्रोज० ५

विद्याहीना न शोभन्ते निर्गन्था इव किंशुकाः।

विद्याहीन मनुष्य गन्धहीन विशुक के पूल के समान शोभित नहीं होते।

गृहासक्तस्य नो विद्या ।

जो विद्यार्थी घर के प्रपंच में फैंसा रहता है उसे विद्या नहीं आती।

विद्या मित्रं प्रवासेषु ।

प्रवास (यात्रा) में विद्या मित्र होती है।

त्रालस्योपहता विद्या।

आलस्य करने से विद्या नहीं आती।

विद्या रूपं कुरूपाणाम्।"

कुरूप लोगों के लिए विद्या ही रूप है।

अभ्यासाद् धार्यते विद्या ।'

अभ्यास करते रहने से विद्या स्थिर रहती है।

क्षणनाशे कुतो विद्या।'

एक क्षण भी वेकार गया तो विद्या कहाँ ?

भूपगानां भूपगं सविनया विद्या ।

विनययुक्त विद्या भूषणों का भी भूषण है।

विषं कुशिक्षिता विद्या।

विधिपूर्वक न पढ़ी हुई विद्या विषतुल्य ( हानिकारक ) होती है।

१ हि॰ प्र॰ ४० ६ चा॰ नी॰ ११६ २ चा॰ नी॰ १११५ , ७ चा॰ नी॰ ३ चा॰ नी॰ १११५ द चा॰ लू॰ १७४ ४ चा॰ नी॰ ११७ १ चा॰ नी॰ ३१९ गतेऽपि वयसि ग्राह्मा विद्या सर्वात्मना बुधैः।'

बुद्धिमान् व्यक्ति को अवस्था बीत जाने पर भी सब प्रकार से लगकर विद्या का अध्ययन करना चाहिये।

सद्विद्या यदि का चिन्ता वराकोदरपूर्णे ।

यदि उत्तम विद्या है तो बेचारे पेट के भरने की क्या चिन्ता है ?

विद्या धर्मेण शोमते।'

विद्या धर्म से -अच्छे अ।चरण से-शोभित होती है।

विद्याविहीनः पशुः।

विद्या से विहीन मनुष्य पशु है।

विद्या ददाति विनयम्।

विद्या विनय देती है, मनुष्य को विनम्र बनाती है।

कामं खलु सर्वस्यापि कुलविद्या बहुमता। विकास क्षेत्र होती है। अपनी अपनी कुलविद्या सबको बहुत मान्य एवं प्रिय होती है।

#### विद्या एवं विनय-

विद्या विनयोपेता हरति न चेतांसि कस्य मनुजस्य ।"

विद्या यदि विनम्रता से युक्त है तो वह किसके हृदय को नहीं हर लेती।

विद्या हृद्यापि सावद्या विना विनयसम्पद्म्।

उत्तम विद्या भी यदि विनय से रहित हो तो वह निन्दनीय होती है। विद्यारतं महाधनम्।

विद्यारूपी रत्न सबसे बड़ा धन है।

१ सुमा० २६४४

६ मा० अ० शाइ

र सु० र० भा० पु० ३०

9

3

5

४ भ० नी० ७०

९ चा० नी० शा० सं० ३९९

५ हि० प्र० ६

दुरधीता विषं विद्या । अनुचित रूप से पढ़ी हुई विद्या विषतुल्य होती है।

विद्यार्थी -

कुतो विद्यार्थिनः सुखम्। विद्यार्थी को सुख कहाँ ?

विद्वान् — देखिये "परिडत" विधि-विधाता —

सर्वाणि भूतानि विधिनियुंक्ते। 3 समस्त प्राणियों को विधि ही विविध कार्यों में लगाता है।

विधेविंचित्राणि विचेष्टितानि। \*
विधि के विधान विचित्र होते हैं।

विधेविधानं विधिरेव वेति । विधि के विधान को विधि ही जानता है।

प्रतिकूलताग्रुपगते हि विधो विफलत्वमेति बहुसाधनता। विधि के प्रतिकूल हो जाने पर बहुत साधनों का रहना भी निरर्थक हो जाता है।

विधिः किल नरं लोके विधानेनाऽनुवर्तते।"
विधि अपने विधान के अनुसार मनुष्य को चलाता है।

न विधि ग्रसते प्रज्ञा प्रज्ञा तु ग्रसते विधिम्।

विधि को प्रज्ञा नहीं ग्रसती प्रत्युत विधि ही प्रज्ञा को ग्रस लेता है।

१ चा० नी० शा० सं० ४६३ २ चा० नी० १०।३ ३ शांति० १६७।४०

े ६ शि० व० ९।६ ७ वा० रा० ४।५६।४

प आदि० ११**८।१०** 

٧

उत्क्रम्य गच्छति विधिः सुपरीक्षितानि ।

विधि अच्छी जाँच-पड़ताल के बाद किये हुए कामों को भी विगाड़ कर चला जाता है।

विधिरुच्छु खलो नृणाम्।

त्रयोऽपि लोका विहितं विधानं नातिक्रमन्ते वशगा हि तस्य।<sup>3</sup>

विधि ने जो विधान बना दिया है उसका उल्लंघन तीनों लोक भी नहीं कर सकते हैं। वयोंकि वे सब उस विधि के अधीन हैं।

यद् धात्रा लिखितं ललाटफलके तन्माजितं कः क्षमः । जो कुछ विद्याता ने ललाट की पटरी पर लिख दिया है उसे कौन मिटा सकता है ?

को जानाति क्षणाद्भ्वं विधाता किं करिष्यति । कें कौन जानता है कि विधाता एक क्षण के बाद क्या कर डालेगा ?

#### विनय--

विनयः खलु भृषणं बिद्यायाः।

विनय विद्या का भूषण है।

विनयाद् याति पात्रताम्।"

विनय होने से मनुष्य समाज में पात्रता को प्राप्त करता है।

अनुत्सेकः खलु विक्रमालंकारः।

अनुत्सेक ( गर्व का न होना, विनय ) पराक्रम का अलंकार है।

१ स्वप्न० १।११ ५ पु० प० ७।११ . .

२ भा० वि० १२७: 🛶 🚉 🛴

३ वा० रा० सि० २४।४३ ७ हितो० प्र० ६ ४ जा० नी० १२।६३ १००० १२२

## विनयस्य मूर्लं दृद्धोपसेवा ।

वृद्धों की सेवा-शुश्रूषा विनय का मूल है।

#### विनाश—

#### विनाशकाले विपरीतवुद्धिः।

विनाश का समय उपस्थित होने पर बुद्धि विपरीत हो जाती है, उलटी हो जाती है।

#### उपस्थितविनाशो वाक्यं न शृशोति।

विनाश का समय उपस्थित हो जाने पर मनुष्य किसी की बात नहीं सुनता।

## विपद्—

#### प्रत्यासन्नविपत्तिमृढमनसां प्रायो मतिः क्षीयते ।

जिनका मन आसन्न विपत्ति के कारण मूढ़ हो जाता है उनकी वुद्धि क्षीण हो जाती है।

## विपद् विस्मरणं विष्णोः सम्पन्नारायणस्पृतिः।

भगवान् को भूल जाना ही विपत्ति है और भगवान को स्मरण रखना ही सम्पत्ति है।

## यद्ध किश्च विचिकित्सित श्रेयसि हैव धियते।

मनुष्य जब किसी बात पर शंका करता है और वास्तविकता का फ्ता लगाने के लिए सोचता-विचारता है तो वह अच्छा ही करता है।

# संपदां हेतुमूला च विपत्तिः सर्वदेहिनाम् । विपत्ति सभी मनुष्यों की संपदाओं का मूल कारण होती है।

३ चा० सू० ६।२६ . ७ दे० भा० ९।७।२२

४ पञ्च० २।४

# विना विपत्तेर्महिमा केषां पद्मभवे भवेत्।

हे कमले ! बिना विपत्ति के किस की महिमा उजागर हो सकती है ?

## विषदि हन्त सुघाऽपि विषायते । र

विपत्ति में अमृत भी विष हो जाता है।

# श्रपरिच्छेदकत् यां विपदः स्यः पदे पदे ।

जो लोग उचित-अनुचित का विवेक नहीं करते उनके पग-पग पर विपत्तियाँ आती रहती हैं।

प्रायः समापन्नविपत्तिकाले थियोऽपि पुंसां मिलनीभवन्ति। विपत्ति के समीप आ जाने पर प्रायः मनुष्यों की बुद्धि मिलन हो जाती है-बिगड़ जाती है।

#### विरक्त-

#### विरक्तस्य तृगां जगत्।"

विरक्त पुरुष के लिए जगत् तृण है अर्थात् तृण के समान तुच्छ है।

## निवृत्तरागस्य गृहं तपोवनम्।'

जिसका राग-द्रेष निवृत्त हो यया उसके लिए घर ही तपोवन है। विवेक—

## विवेकः पोतको महान्।"

विवेक बड़ा भारी जहाज है।

## विवेकस्त्रिष्ठ लोकेष्ठ सम्पदां परमं पदम्।

तीनों लोकों में सबसे बड़ी सम्पत्ति विवेक है।

१ ध चा० नी० ४।१४ २ ६ हितो० ४।६४ ३ हि० १।१४५ ७ योवा० नि० उ० ४८।३९ ४ हि० १।२८ ८

#### विवेकश्रष्टानां भवति विनिपातः शतग्रुखः।

जिन लोगों का विवेक नष्ट हो जाता है उनका सौ-सौ प्रकार से पतन हो जाता है।

#### अविवेकः परमापदां पदम् ।

विवेक का अभाव आपत्तियों का सबसे बड़ा कारण है।

## विषाद्—देखिये— निर्वेद विषादो विषग्जत्तम ।

विषाद सबसे बड़ा विष है।

न विषादे मनः कार्यं विषादो दोषवत्तरः।

मन में विषाद नहीं आना चाहिए। विषाद बहुत बड़ा दोष है।

# विषादो हन्ति पुरुषम्।"

विषाद मनुष्य को खतम कर डालता है।

#### विषय-

आपातरम्या विषयाः पर्यन्तपरितापिनः।

विषय थोड़ी देर के लिए रमणीय प्रतीत होते हैं पर अन्त में कष्टदायी होते हैं।

ध्यायतो विषयान् पुंसः सङ्गस्तेषृपजायते ।

विषयों का घ्यान करनेवाले मनुष्य की उन्में आसिक्त हो जाती है।

विषयेम्यो नमस्कुर्याद् विषयान्न च मानयेत्।

विषयों को नमस्कार कर देना चाहिये, उनको महत्त्व नहीं देना चाहिये।

१ म॰ नी॰ १॰ २ कि॰ २१३० ३ वन॰ २१६१२४ ४ वा॰ रा॰ ४१६४।९ प्र वा० रा० ४।६४।९ १ ६ कि० ११।१२ ७ भ० गी० ६।२६ ६ शान्ति० १९६।१५

## विषयेच्छानुवित्तंन्यो निसर्गात् प्राणिनां ध्रियः।

स्वभाव से ही प्राणियों की बुद्धि विषयगत इच्छाओं का अनुसरण करती है।

# अवद्यं यातारश्चिरतरम्रपित्वाऽपि विषयाः ।

विषय बहुत दिनो तक साथ में रहकर भी निश्चितरूप से चले ही जायगें।

#### विवेकी--

शीतलानि पवित्राणि चरित्राणि विवेकिनः ।ः विवेकी पुरुषों के चरित्र शीतल और पवित्र होते हैं।

#### विश्वास -

विश्वासः सम्पदां मूलम्।

विश्वास सम्पत्तियों का मूल कारण होता है।

त्रात्मप्रत्ययकोषस्य वसुदैव वसुन्धरा।

जिसके पास आत्मविश्वासरूपो कोश है उसके लिए सारी पृथ्वी ही धन देनेवाली है।

प्राणादपि प्रत्ययो रक्षितन्यः।

प्राण देकर भो विश्वास बनाये रखना चाहिये।

न विश्वासघातात् परं पातकमस्ति ।

विश्वासवात से बढ़कर कोई पातक नहीं होता।

१ का० क० ४ ... १ उद्योग० ३८।२५ २ बै॰ श॰ १२ ... ६ सो॰ नी॰ १०।१४४ ... ३ योवा॰ नि॰ उ॰ ४७।८ ७ सो॰ नी॰ ३०।९६ ४ पन्त २।२३

विश्वासघातिनां पापं न नश्येत् जन्मकोटिमिः।

विश्वासघाती लोगों का पाप करोड़ों जन्म लेने पर भी नष्ट नहीं हो सकता।

विश्वासघातिनो न निष्कृतिः।

विश्वासवाती मनुष्य के लिए कोई प्रायश्चित्त नहीं होता।

विस्तार----

विस्तराः क्लेशसंयुक्ताः संक्षेपास्तु सुखावहाः।

विस्तार क्लेशप्रद होता है और संक्षेप सुखप्रद होता है।

परार्थं विस्तराः सर्वे त्यागमात्महितं विदुः।

सभी विस्तार दूसरों के लिए होने चाहिये। अपने हित के लिए तो त्याग ही उत्तम है।

विस्मय--

विस्मयः सर्वथा हेयः प्रत्यूहः सर्वकर्मणाम् ।

विधि के विधान की चिन्ता बिलकुल छोड़ देनी चाहिये ? क्योंकि वह सब काम में बाधक होती है।

वीर---

वीरभोग्या वसुन्धरा।

वसुन्धरा वीरों के लिए ही भोगयोग्य होती है।

वीराः संभावितात्मानो न दैवं पर्युपासते।"

आत्मबली वीर पुरुष दैव की अपेक्षा नहीं करते।

१ स्क० वै० वे० १३।२२

५ हि० रा१५

२ चा० सू० नाइ

६

३ शान्ति० २९८।२०

७ वा० रा० रारशेष्ट

४ शान्ति २९८।२०

## को वीरस्य मनस्विनः स्वविषयः को वा विदेशस्तथा यं देशं श्रयते तमेव कुरुते बाहुप्रतापोर्जितम् ।

वीर मनस्वी पुरुष के लिए क्या स्वदेश है और क्या विदेश ? वह जिस देश में भी जाता है उसी को अपने बाहुओं के बल से अपने अधीन बना लेता है।

#### वृत्तं (अच्छा आचरण)—

#### पुरुषं वृत्तसम्यन्नमात्मापि बहु मन्यते ।

वृत्त से सम्पन्न पुरुष को स्वयं अपनी आत्मा भी बहुत मानती है।

#### अन्त्येष्वपि हि जातानां वृत्तमेव विशिष्यते।

अन्त्य जातियों में उत्पन्न लोगों का भी वृत्त ही उनकी प्रतिष्ठा का कारण होता है।

#### न कुलं वृत्तहीनस्य प्रमाणिमिति मे मितः।

जो व्यक्ति वृत्तहीन है उसका केवल कुल प्रतिष्ठा में प्रमाण नहीं होता ऐसी मेरी मान्यता है। (विदुर की शक्ति)

## अक्षीयो वित्ततः श्रीयो वृत्ततस्तु हतो हतः ।

जो धन से क्षीण है वह क्षीण नहीं है पर जिसका वृत्त नष्ट हो गया वह तो नष्ट ही हो गया।

## ष्ट्रचं यत्नेन संरक्ष्यं वित्तमेति च याति च ।

वृत्त की यत्न से रक्षा करनी चाहिये। वित्त तो आता-जाता रहता है।

#### कुलानि न प्ररोहन्ति यानि हीनानि वृत्ततः।

जो कुल आचरण से हीन होते हैं उन की उन्नति नहीं होती।

१ हि० १।१७१

४ उद्योग० ३६१६०

2

६ उद्योग० ३६।३०

३ उद्योग० ३४।४३

७ उद्योग० ३६।३१

४ उद्योग• ३४।४२

#### वृत्ति—

#### वृत्तिर्धर्माद् गरीयसी ।

वृत्ति (जीविका) धर्म से भी बढ़कर होती है।

## न तद्दानं प्रशंसन्ति येन चृत्तिविंपद्यते ।

वह दान प्रशंसनीय नहीं होता जिसके कारण जीवनिवर्गह खतरे में पड़ जाय ।

# वृत्त्युपायान् निषेवेत ये स्युर्धर्माविरोधिनः ।<sup>६</sup>

जीविका के जो साधन धर्मविरोधी न हों उन्हीं का आश्रय लेना चाहिये।

# अंजसा येन वर्तेत तदेवास्य हि दैवतम्।

जिस जीविका से मनुष्य सुख्यूर्वक जी सके वही उसके लिए देवता है।

#### वृद्ध---

न तेन वृद्धो भवति येनाऽस्य पिततं शिरः।

कोई मनुष्य इस कारण दृद्ध नहीं होता कि उसके बाल पक गये हैं।

# चृद्धा न ते ये न वदन्ति धर्मम्।

वे वृद्ध नहीं जो धर्म की बात नहीं करते।

# श्रोतव्यं खलु वृद्धानामिति शास्त्रनिद्र्शनम् ।

वृद्धों की, बड़े बूढ़ों की बात सुननी चाहिये ऐसा शास्त्रों का कथन है।

१ शान्ति० १३०।९४ २ भाग० दा२०।३६ ३ च० सं० १।१४० ४ भाग० १०।२४।१८ ्रं मनु० रा१५६ ६ उद्योग० १६८।२६ ७ उद्योग० १६८।२६ युद्धो जनः कष्टशतानि भुंक्ते । वृद्ध मनुष्य सैकड़ों कष्ट भोगता है।

वृद्धो याति गृहीत्वा द्र्यहं तद्पि न मुञ्चत्याशापियडम् । वृद्ध दण्ड लेकर चलने लगता है किर भी उसके पिण्ड को आशा नहीं छोड़ती।

नोपभोक्तुं न च त्यक्तुं शक्नोति विषयान् जरी। विषयों के ब्रिट व्यक्ति न विषयों को भोग ही सकता है और न छोड़ ही सकता है।

वृद्धानां वचनं ग्राह्यमापत्काले ह्युपस्थिते।'
आपत्ति के समय वृद्धों को बात माननी चाहिये।

हा कब्टं जरयाऽमिभूतपुरुषः पुत्रैरवज्ञायते । हा, यह कष्ट की बात है कि जरा से ग्रस्त पुरुष पुत्रों द्वारा अपमानित होता है।

वार्द्धके वर्द्धते स्पृहा।

वृद्धावस्था में लालव वढ़ जाती है।

मरणान्तानि वैराणि।

मरण के बाद वेर का अन्त हो जाता है।

वैर--

नहि वैरेण वैराणि शाम्यन्तीह कदाचन।

वैर से कभी वैर नहीं शान्त होता।

१ पञ्च ० ४ पञ्च ० ४ ।७४ २ भ ० गो० १५ ६ योबा० वे ० २२। = ३ हितो० १।११३ ७ वा० रा० ६।१०९।२५ ४ हितो० १।२३ = समा० ५६।११

## वैरं विकारं सृजति तद्धे शस्त्रमनायसम्।

वैर आपस में विकार को पैदा करता है और वह बिना लोहे का (घातक) हथियार है।

## वैतृष्ण्य-

# अविदित्वा सुखं ग्राम्यं वैतृष्एयं नैति पूरुपः । र

विना ग्राम्य सुख का अनुभव किये मनुष्य को तृष्णा समाप्त नहीं होती।

#### ठयवसाय -

विद्या तपो वा विपुल यशो वा सर्व ह्येतद् व्यवसायेन साध्यस् ।

विद्या, तप अथवा विपुल यश यह सब व्यवसाय से ही साध्य होता है, प्राप्त होता है।

#### अव्यवसायः कालातिपत्तिकराणाम् ।

किसी भी व्यवसाय में स्थिर न रहना वेकार समय विताने के कारणों में प्रधान होता है।

## ज्ञानिभ्यो व्यवसायिनः।

ज्ञाानयों से भी कर्म करने वाले पुरुष श्रेष्ठ होते हैं।

# यस्तु क्रियावान् पुरुषः स विद्वान् ।

जो मनुष्य क्रियात्रान है बही विद्वान् है।

# किं दूरं व्यवसायिनाम्।

व्यवसायी लोगों के लिए क्या दूर है ?

१ भाग० ९।१०।४० २ शान्ति १२०।४५ ३ शान्ति० १२०।४५ ४ च० सं० १।२५ ,प ६ हित्ते:० १११६७ ७ योवा० उ० २९।३८ देखिए—"उद्योग, प्रयत्न"।— उयवस्था—

नहि व्यवस्था भवति यदि पापो न वार्यते। । यदि पाप को न रोका जाय तो कोई व्यवस्था नहीं चल सकती।

ठयवहार-

व्यवहारेण जायन्ते मित्राणि रिपवस्तथा।<sup>3</sup>

मित्र तथा शत्रु व्यवहार से ही हुआ करते हैं।

व्यवहारं परिज्ञाय वध्यः पूज्योऽथवा भवेत्।3

व्यवहार को जानने के बाद ही कोई पूज्य अथवा बध्य होता है।

लोके गुरुत्वं विपरीततां वा स्वचेष्टितान्येव नरं नयन्ति।

संसार में अपने कर्तव्य हो मनुष्य के गौरव अथवा लाघव के कारण होते हैं।

धर्माद्पि व्यवहारो गरीयान् ।

व्यवहार धर्म से भी बढकर महत्त्वशाली होता है।

व्यसन—

अविद्याविनयः पुरुषव्यसनहेतुः।

विद्या और विनय का न होना मनुष्यों के दुःख का कारण होता है।
निह व्यसनमासाद्य सीदन्ति कृतबुद्धयः।

बुद्धिमान पुरुष व्यसन में भी कष्ट का अनुभव नहीं करते।

१ शान्ति० ९०११

२ हि० श७१

३ हि० १।४८

४ हिनो० २।४५

४ चान सूर दा३o

६ को० अ० दार्शाइ

७ आश्व० ६१।२२

व्यसनस्य च मृत्योश्च व्यसनं कष्टग्रच्यते ।

व्यसन एवं मृत्यु इन दोनों में व्यसन ही कष्टकारक माना जाता है, मृत्यु नहीं।

व्यसनं मनागपि बाधते ।

व्यसन थोड़ा भी हो तो भी कष्ट पहुँचाता है।

कालोऽयं व्यसनप्रसारितकरो गृह्वाति दूरादिप ।

यह काल (मृत्यु) व्यसनरूपी हाथ बढ़ाकर दूर से भी लोगों को पकड़ लेता है।

व्यसनी परिभूयते । <sup>४</sup>

व्यसनी मनुष्य परिभव का पात्र होता है।

ठ्याकरण -

मुखं व्याकरणं स्मृतम्।

शास्त्रों में व्याकरणशास्त्र मुख कहा गया है।

वाणी व्याकरणं विना।

व्याकरण के बिना वाणी शुद्ध नहीं होती।

शब्दब्रह्माणि निष्णातः परं ब्रह्माधिगच्छ्रति।

जो शब्दब्रह्म के ज्ञान में निष्णात है वही परब्रह्म को जान पाता है।

वाङ्मलानां चिकित्सितम्।

व्याकरणशास्त्र वाणी के दोषों की चिकित्सा है, औषघ है।

१ मनु० ७।५३१ ५ पा० शि० ४२

२ चा० सू० ४।२०

३ हितो० १।५२ ७ द्र० वि० १७

४ वन० १५०।३८ ८ वा० प० १।१४

#### व्यायाम—

#### च्यायामदृढगात्रस्य च्याधिर्नास्ति कदाचन ।

व्यायाम करने के कारण जिसका शरीर हृष्ट-पुष्ट हो जाता है उसे कभी व्याधि नहीं होती।

#### व्रत-

#### व्रतेन दीक्षामाप्नोति।

बतों के पालन से मनुष्यं दीक्षा-योग्यता प्राप्त करता है।

## वतामिरक्षा हि सतामलंकिया।

बतों को रक्षा करना सज्जन पुरुषों का अलंकार है।

श्ंका-देखिए ''संशय"।

# सशङ्कः सर्वदा दुःखी निःशङ्कः सर्वदा सुखी।

शिङ्कत आदमी सदा दु:खो रहता है और नि:शङ्क आदमी सदा सुखी रहता है।

## शक्ति-

#### परस्परसाधका हि शक्तिदेशकालाः।

शक्ति, देश और काल ये तीनों परस्पर मिलकर किसी कार्य के साधक होते हैं।

# शक्तिरेव हि सर्वत्र कारणं विजयश्रियः।

शक्ति ही विजयश्री का सर्वत्र कारण होती है।

# शिवः शक्त्या युक्तो यदि भवति शक्तः प्रभवितुम्।"

जब शिव शक्ति से युक्त होते हैं तभी वह कुछ करने में समर्थ होते हैं।

8

५ की ८ अ० ९।१३५।१

२ यजु० १९१३०

ξ

३ किराता० १४।१४

७ सौ० ल० १

४ वृ० ना० ४।७४

अप्रकटीकृतशक्तिः शक्तोऽपि जनस्तिरस्कियां लमते ।

यदि (शक्त) समर्थं व्यक्ति भी अपनी शक्ति को समय पर प्रगट न करे तो वह तिरस्कृत होता है, अपमानित होता है।

शक्तिहीनं तु निन्धं स्यात् वस्तुमात्रं चराचरम् । वर एवं अचर वस्तुमात्र यदि शक्तिहीन हो तो वह 'निन्दनीय होता है।

#### খাত্র—

एकः शब्दः सम्यग् ज्ञातः सुष्ठु प्रयुक्तः शास्त्रान्वितः स्वर्गे लोके च कामधुग् भवति ।

एक ही शब्द यदि अच्छी तरह ज्ञात हो, अच्छी तरह प्रयोग किया गया हो तथा शास्त्रानुकूल हो तो वह स्वर्ग तथा लोक दोनों में बोलनेवाले की इच्छाये पूरी करता है, फलप्रद होता है।

दुष्टः शब्दः स्वरतो वर्णतो वा, मिथ्याप्रयुक्तो न तमर्थमाह।

> जो शब्द स्वर अथवा वर्ग के दोष से युक्त होता है तथा उसका प्रयोग सही ढंग से नहीं किया जाता है तो वह शब्द कारगर नहीं होता है।

अन्तर्गतं तमरछेतुं शाब्दबोघो न हि क्षमः।

केवल शब्दों का ज्ञान हृदय के अन्तर्गत अन्धकार को दूर करने में समर्थ नहीं होता।

असदुच्चैरिप प्रोक्तः शब्दः सम्रुपशाम्यति । बुरा शब्द बहुत जोर-शोर से कहा जाय तब भी वह बेकार हो जाता है।

१ पन्त्र० १।३१ ... ४ म० मा० परपशा० २ दे० मा० १।६।३३ ५ दे० मा० ६।१५/१४४ ३ म० मा० परपशा० ६ शान्ति० २८७।३२

#### श्रण-

# शर्एयः सर्वभृतानां गतिमाप्नोत्यनुत्तमाम् ।

जो मनुष्य सब प्राणियों को शरण प्रदान करता है वह उत्तम गति प्राप्त करता है।

#### शरीर -

# न ह वै सशरीरस्य सतः प्रियाप्रिययोरप्रतिहतिरस्ति ।

जो मनुष्य शरीरधारी है वह प्रिय और अप्रिय भाव से कभी मुक्त नहीं हो सकता।

# सर्वान् संसाधयेदर्थान् अक्षिएवन् योगतस्तनुम्।

शरीर को हानि न पहुँचाते हुए उपाय से सभी विषयों को सम्पन्न करना चाहिए।

#### सर्वार्थसम्भवो देहः।\*

देह समस्त अर्थी की प्राप्ति का साधन है।

तस्य त्रात्मदेह एव वैंरी यो यस्य यथालाभमशनं शयनं च न सहेत।

उस मनुष्य के छिए अपना शरोर ही बैरी हो जाता है, जो जब जैसा भोजन और शयन मिले उससे सन्तुष्ट नहीं रह पाता।

#### त्रय उपस्तम्भाः । त्राहारः स्वप्नो ब्रह्मचर्यञ्चेति ।

शरीरक्पी मकान को धारण करने वाले तोन उपस्तम्भ (खंमे) होते हैं—आहार, निद्रा एवं ब्रह्मचर्य ¦(गृहस्थाश्रम में वियमित कामभोग)।

१ शान्ति० २४२।२० २ छा० उ० ५।१२।१

३ मनु० २।१००

र्भाग १ । ६ ४। ४

४ सो० नी० ३२।१४ ६ च० सं० १।१२।३३ शरीररक्षा हि सतामलंकिया।

शरीर की रक्षा करना सज्जन पुरुषों का अलंकार है।

शरीरमाद्यं खलु धर्मसाधनम् ।

शरीर धर्म करने का सबसे पहला साधन है।

कायः कस्य न वल्लभः ।

अपना शरोर किसको नहीं प्रिय होता ?

शान्त-

नवे वयसि यः शान्तः स शान्त इति कथ्यते ।

जो नई अवस्था में शान्त रहता है वहां शान्त कहलाता है।

वनं वा गेहं वा सदशग्रुपशान्तैकमनसाम्।

जिन लोगों का मन विषयों से बिल्कुल शान्त हो गया है उनके लिए वन अथवा घर बराबर ही है।

अशान्तस्य कुतः सुखम् ।

जो शान्त नहीं उसे सुख कहाँ ?

शान्ति-

शान्ति योगेन विन्द्वि।"

योग से शान्ति प्राप्त होती है।

न शान्तेः परमं सुखम् ।

शान्ति से बढ़कर कोई सुख नहीं।

२ कु० सं० ४।३३

३ पञ्च० ११२४५

४ सु० र० भा० प्र० १४६

५ भ० सु० सं० ३४४

६ गीता २१६६

७ उद्योग० ३६।४४

5

## ज्ञानेन यच्छेदात्मानं य इच्छेच्छान्तिमात्मनः।

जो शान्ति चाहे उसे ज्ञान के द्वारा अपने को संयत रखना चाहिये। तमात्मस्थं येऽनुपदयन्ति धीरास्तेषां शान्तिः शाद्यती नेतरेषाम्।

जों धारपुरुष उस आत्मतत्त्व को अपने में विराजमान देखते हैं उन्हीं को शाश्वत शान्ति प्राप्त होती है दूसरों को नहीं।

## भृतेषु वद्धवैरस्य न मनः शान्तिमृच्छति ।

जो व्यक्ति प्राणियों के साथ वैरभाव रखता है उसके मन में कभी शान्ति नहीं होती।

#### शास्त्र-

#### नित्यं शास्त्राएयवेक्षेत ।

नित्य शास्त्रों का अवलोकन करना चाहिए।

# धर्मार्थावधुवौ तस्य यो न शास्त्रपरो भवेत्।

जो शास्त्रानुसार नहीं चलता उसके धर्म और अर्थ दोनों ही अनिश्चित होते हैं।

## येषां शास्त्रानुगा बुद्धिस्ते न मुद्यन्ति भारत।

जिनकी बुद्धि शास्त्रानुसारिणी होती है उनसे कभी भूळ नहीं होती।

## अनम्यासे विषं शास्त्रम्।

अभ्यास न करने पर शास्त्र विष अर्थात् विष के समान अनिष्टकारी होता है।

१ शान्ति० २६६। ४

५ शान्ति० ७१।१३

२ कठ० राप्रा१३

६ आदि १।४४

३ भाग० ३।२९।२३

७ चा० नी० ४।१४

337 03 037 07 1

४ मनु० ४।१९

## तस्मात् शास्त्रं प्रमाणं ते कार्याकार्यव्यवस्थितौ।

क्या कार्य है और क्या अकार्य है इसका निर्णय करने में शास्त्र ही प्रमाण है।

## शास्त्रं सुचिन्तितमपि प्रविचिन्तनीयम्।

अच्छी तरह चिन्तित शास्त्र का भी पुनः चिन्तन करते रहना चाहिये।

## शास्त्रज्ञोऽपि अलोकज्ञो मूर्वतुल्यः।

शास्त्रज्ञ पुरुष भी लोकज्ञान से रहित हो तो वह मूर्ख के समान होता है।

#### भारोऽविवेकिनः शास्त्रम्।'

विवेकहीन पुरुष के लिए शास्त्र भारस्वरूप होता है।

## कार्येष्वदष्टकर्मा यः शास्त्रज्ञोऽपि विग्रह्यति।

जिसने अपने ज्ञान का कार्यों में प्रयोग नहीं किया वह शास्त्रज्ञ होने पर भी गलती करता है।

# अनभ्यासे विषं शास्त्रं, अभ्यासे त्वमृतं भवेत्।

अभ्यास न होने पर शास्त्र विष के समान होता है पर अभ्यास होने पर तो अमृत के समान हो जाता है।

# शास्त्रं हि निश्चितिधयां क्व न सिद्धिमेति।

जिनकी बुद्धि निश्चयात्मक होती है उनके लिये शास्त्र कहाँ नहीं साधक होता है ?

१ भ० गी० १६१२४

५ हितो० ३१६१

२ हितो ४।९

े ६ विश्वा० स्मृ० '३११३

३ चा० सू० दार्६

ও গাি০ ব০ খাওও

४ योवा० वै० १४।१३

शस्त्रेण रक्षिते राष्ट्रे शास्त्रचिन्ता प्रवर्तते ।

जब शस्त्रवल द्वारा राष्ट्रं सुरक्षित रहता है तभी शास्त्रों का चिन्तन-मनन चलता है।

यस्य नास्ति स्वयं प्रज्ञा शास्त्रं तस्य करोति किम्।

जिसको स्वयं बुद्धि नहीं उसके लिए शास्त्र क्या करेगा ?

अनेकसंशयोच्छेदि परोक्षार्थस्य दर्शकम्।

अनेक संशयों को दूर करनेवाला तथा परोक्षविषयों का ज्ञान करानेवाला शास्त्र कहलाता है।

सुकृतः परिशुद्ध आगमः कुरुते दीप इवार्थदर्शनम् ।

अच्छी तरह पढ़ा हुआ तथा परिष्कृत किया हुआ जो आगम (शास्त्र) होता है वह दीपक के समान अर्थों का स्पष्ट ज्ञान करा देता है।

शास्त्रं न शास्ति दुर्बुद्धिं श्रेयसे चेतराय च।

शास्त्र कल्याण अथवा अकल्याण के लिए दुर्बुद्ध व्यक्ति को उपदेश नहीं देता।

यः कश्चिन् न्याय्य त्राचारः सर्वे शास्त्रमिति श्रुतिः। प्राचीति काम हो वह सव शास्त्र है, शास्त्रसंगत है,

ऐसा वेदवचन कहता है।

शास्त्रं यदि भवेदेकं श्रेयो व्यक्तं भवेत्तदा ।

शास्त्र यदि एक हो तो श्रेय अर्थात् परम कल्याण का ठीक-ठाक ज्ञान हो।

8

५ सभा ्रें ७५१७

२ हितो० ३।११९

**१ शान्ति० २७४।४**६

३ हितो० प्र० ११

७ शान्ति० २८७११०

४ किराता० २।३३

शास्त्रैश्व बहुभिर्भूयः श्रेयो गुह्यं प्रवेशितुम् ।

शास्त्रों के अनेक होने के कारण श्रेय का समझ पाना बहुत कठिन है।

#### शिल्प-

आत्मसंस्कृतिवे शिल्पानि । आत्मानमेवास्य तत्संस्कुवेन्ति । शिल्प (कला) आत्मा के संस्कार हैं। अतः शिल्प मनुष्य के आत्मा को संस्कारित करते हैं।

#### शिष्य—

पुत्राद्नन्तरं शिष्य इति धर्मिषदो विदुः।

पुत्र के बाद शिष्य का स्थान होता है ऐसा धर्मज्ञ लोग कहते हैं।

## शिच्चक-

विनेतुरद्रव्यपरिग्रहोऽपि बुद्धिलाघवं प्रकाशयित।'

शिक्षक का अपनी विद्या देने के लिए अपात्र शिष्य को चुनना भी उसकी बद्धि की कमी को प्रकाशित करता है।

यस्यागमः केवलजीविकायै तं ज्ञानपएयं विण्जं वदन्ति ।

जिस विद्वान् का अध्ययन एवं ज्ञान केंबल कमाने-खाने के लिये होता है वह ज्ञान बेचनेवाला बनिया कहा जाता है।

## शिचित—

वलवदपि शिक्षितानामात्मन्यप्रत्ययं चेतः।

\_अच्छी तरह सिखाये हुये लोगों का भी हृदय अपनी शिक्षा के विषय में विश्वस्त नहीं होता।

१ शान्ति० २८७।१०

४ मा० स० १।१७

२ गो० ब्रा० रा६।७

६ अ० चा० १।२

३ विराट्० ५०।२१

सुशिक्षितोऽपि सर्व उपदेशदर्शनेन निष्णातो भवति।

सुशिक्षित व्यक्ति भी, प्रयोग के देखने से ही अपने शास्त्र में निष्णात होता है।

# शिचा, दीचा-

शिक्षा क्षेयं गच्छति कालपर्ययात्।

शिक्षा—सब कुछ पढ़ी-लिखी विद्या काल के परिवर्तन से खतम हो जाती है —भूल जाती है।

## शील-

शीलेन हि त्रयो लोकाः शक्ता जेतुं न संशयः।

शील के द्वारा तीनों लोक जीते जा सकते हैं, इसमें सन्देह नहीं।

अप्रमाणा प्रस्तिमें शीलतः कियते कुलम्।

केवल जन्म को मैं प्रमाण नहीं मानता । शील से ही कुल का निर्माण होता है ।

सर्वे शीलवता जितम्।"

शोलवान् पुरुष सब कुछ जीत हेता है।

दुश्शीलस्य कद्रयस्य द्रुह्यन्ते पुत्रबान्धवाः।

दुष्ट शीलस्वभाववाले एवं कृपण व्यक्ति से उसके पुत्र एवं वन्धुजन भी विद्रोह करते हैं।

शीलं भूषयते कुलम्।"

शील कुल को विभूषित करता है।

१ मा० अ० १

५ उद्योग० ३४।४७

र कर्णं० शारर

६ भाग० ११।२३।८

३ शांति० १२४।१४

७ चा० नी० दा ११

४ शांति० १११।१२

शीलं परं भूपणम् । शिल सर्वश्रेष्ठ भूषण है।

कुलं शीलेन रक्ष्यते ।' शील से कुल की रक्षा होती है।

कुरूपता शीलतया विराजते।<sup>3</sup> कुरूप व्यक्ति भी शीलवान् होने से सुन्दर लगता है।

किं कुलेनोपदिष्टेन शीलमेवात्र कारणम्।'
कुल बतलाने से क्या ? मनुष्य के श्रेष्ठ होने में शील ही कारण है।

शुचि ( शुद्ध, पवित्र )-

योऽर्थे शुचि: स हि शुचिन मृद्वारिशुचि: शुचि: । जो अर्थ के विषय में शुचि है वही शुचि है। मिट्टी और पानी से शुचि शुचि नहीं होता।

दुर्लभो हि शुचिर्नरः।' शुचि (ईमानदार) मनुष्य दुरुंभ होते हैं।

शुचिः सिद्धिमवाप्नोति। । शुचि मनुष्य ही सिद्धि प्राप्त करता है।

कर्मसंघषंजैदोंषेदूष्यतेऽश्चिमिः श्चिषः। । कर्मसम्बन्धी आपसी संघषं से उत्पन्त दोषों के कारण वेईमान लोग भी इमानदार लोगों पर दोष लगा देते हैं।

१ भ० नी० २३ ५ मनु० ५।१०६ २ उद्योग॰ ३४।३९ ६ मनु० ७।७२ ३ चा० नी० ९।१४ ७ बनु० १०८।२१ शुचेरपि हि युक्तस्य दोष एव निपात्यते ।

जो व्यक्ति ईमानदार है और अपना काम ठीक-ठीक करता रहता है फिर भी उस पर लोग दोष लगाया करते हैं।

felicinet in the

लुब्धानां शुचयो द्वेष्याः।<sup>\*</sup>

लोभी लोग ईमानदार व्यक्तियों से शत्रुभाव रखते हैं।

#### शृङ्गार--

नाऽकामी मण्डनप्रियः। विना कामवासना के कोई श्रुङ्गारप्रेमी नहीं होता।

# शैशव

शैशवानि कुतूहलवैभवानि । शेशवानि । शेशवानि विचयन ) कुतूहलों से भरा रहता है।

# शूर-

शूरे सर्वे प्रतिष्ठितम् । भ शूर पुरुष पर ही शब कुछ आधारित रहता है।

शूरवाहुषु लोकोऽयं लम्बते पुत्रवत् सदा । यह लोक पुत्र के समान शूर के बाहुओं पर सदा अवलम्बित रहता है।

जितेन्द्रियो भवेत् शूरः ।

वृथा शूरा न गर्जन्ति शारदा इव तीयदाः।

शूर जन शरत् काल के बादलों के समान वृथा नहीं गरजते हैं।

१ शान्ति० ११११६० ... ५ शान्ति० १९११८ २ शान्ति० ११११६१ ... ६ शान्ति० ९९११७ ३ चा० नी० ४१५ ... ७ ज्ञा० सं० ८७ ४ द द्रोण० १५८।३० सर्वत्र लाख्यते शूरः। । व्याप्ति होता है।

शोक-

शोकः शौर्यापकर्षणः।

शोको नाशयते सर्वं नास्ति शोकसमो रिपुः।

ये शोकमनुवर्तन्ते न तेषां वर्तते सुलम् ।

जो शोक किया करते हैं उन्हें सुख प्राप्त नहीं होता।

शोकश्च किल कालेन गच्छता सह गच्छति। समय वीतने के साथ शोक भी चला जाता है।

श्रज्ञानी कातर: शोके विपत्ती न च पिरहतः। । शोक और विपत्ति में अज्ञानी पुरुष कायर हो जाता है, साहस खो बैठता है, पण्डित नहीं।

शोकेनाभिप्रपन्नस्य जीविते चापि संशयः। । शोक के कारण जो व्यक्ति अत्यधिक आकुल हो जाता है उसके जीने का भी कुछ ठिकाना नहीं रहता।

शोको द्विगुणतां याति दृष्ट्वा समृत्वा च चेष्टितम् । किंक्ष्णापूर्ण चेष्टाओं को देख और स्मरण कर शोक दुगुना हो जाता है।

१ स० र० घ० ४८ २ वा० रा० ६१२।१५ ३ वा० रा० २।६२।१५ ४ वा० रा० ४।७११२ ५ वा० रा० ६।१।४ ६ दे० मा० ९।२०।६६ ७ वा० रा० ४।७।१३ ८ शान्ति० १५३।६४

# शोचतो न भवेत् किश्चित् केवलं परितप्यते।

शोक करनेवाले को कुछ लाभ नहीं होता। केवल परिताप ही होता है।

## उदयास्तमयशं हि न शोकः स्प्रब्हमहिति।

जो व्यक्ति जन्म एवं मरण के रहस्य को समझता है उसे शोक स्पर्श नहीं कर सकता।

## न शोचन् श्रियमाप्नोति न शोचन् विन्दते परम्।

शोक करने से न कोई श्री प्राप्त कर सकता है और न परमपद ही प्राप्त कर सकता है।

## विशोकता सुखं धत्ते धत्ते चारोग्यम्रतमम्।

शोकहीनता मनुष्य को सुख और उत्तम आरोग्य प्रदान करती है। नार्थों न धर्मों न यशो योऽतीतमनुशोचित ।

जो व्यक्ति अतीत के लिए शोक करता है उसे अर्थ, धर्म या यश कुछ भी प्राप्त नहीं होता।

## नास्ति शोके सहायता।

शोक सहायक नहीं बन सकता।

# भेषज्यमेतद् दुःखस्य यदेतन्नानुचिन्तयेत्।"

दुःख मिटाने की यही दवा है कि उसके विषय में शोक न किया जाय।

# यस्मिन्न शक्यते कर्तुं यत्नस्तन्नानुचिन्तयेत् ।

जिस विषय में प्रयत्न करना संभव न हो उसकी चिन्ता नहीं करनी चाहिये।

१ वन० २१६।२१ २ शान्ति० १७४।४२ ३ स्त्री० १।३८

४ वान्ति० २२७।४

५ शान्ति० ३३०।७ ६ स्त्री० ११६

७ शान्ति० ३३०।१२ प्रशन्ति ३३०।११ अनवाप्यं च शोकेन शरीरं चोपतत्यते ।'

शोक करने से कुछ मिलनेवाला नहीं। उलटे शरीर का ही ह्रास होता है।

शीच ( स्वच्छता, शुद्धि )—

सर्वेषामेव शौचानामर्थशौच परं स्पृतम्।

समस्त शौचों में अर्थ का शौच ही सबसे श्रेष्ठ शौच कहलाता है।

मनौ ह्यदुष्टं शौचाय पर्याप्तं वै नराधिप ।

राजन् ! यदि मन निर्दोष रहे तो शीच के लिए वही पर्याप्त है। ( युधिष्ठिय आदि के प्रति ऋषियों का उपदेश)

मनः गुद्धिविहीनस्य सर्वे शौचा निरर्थकाः।

जिसका मन शुद्ध नहीं उसके सब शीच ( शुद्धि, सफाई ) निर्वयंक हैं।

न वारिणा शुद्धचित चान्तरात्मा । पानी से अन्तरात्मा की शुद्धि नहीं होती है।

शोर्य-

नहि शौर्यात् परं किश्चित् त्रिषु लोकेषु विद्यते । । शौर्यं (शूरता, वीरता ) से बढ़कर तीनों लोकों में कोई वस्तु नहीं।

भद्धा-

श्रद्धया सत्यमाप्यते ।

श्रद्धा से सत्य की प्राप्ति होती है।

१ ज्ह्योग० ३३।४४ २ मनु० ४।१०६

२ मनु० ४।४०६ ३ वन० ९३।२२ ५ हितो० ५। दद

६ शन्ति० ९९।१८

७ यजु० ११।३०

श्रद्धया सत्येन मिथुनेन स्वर्गांख्लोकान् जयति । श्रद्धा और सत्य के जोड़े से मनुष्य स्वर्ग लोक को जीत लेता है।

श्रद्धया प्राप्यते सर्व श्रद्धया तुष्यते हरिः। । श्रद्धा से सब कुछ प्राप्त होता है और श्रद्धा से भगवान् भी सन्तुष्ट होते हैं।

श्रद्धा सर्विमिदं जगत्। वे यह समस्त जगत श्रद्धामय है।

समान बेकार होता है।

श्रद्धामयोऽयं पुरुषो यो यच्छ्रद्धः स एव सः । यह मनुष्य श्रद्धामय है। जिसकी जैसी श्रद्धा है वह वैसा ही होता है।

श्रद्धया साध्यते धर्मो महद्भिर्नार्थराशिमिः। ' श्रद्धा से धर्म का साधन होता है महती अर्थराशि से नहीं।

अद्धावान् लमते ज्ञानम्। ' जो मनुष्य श्रद्धावान् होता है वही ज्ञान प्राप्त करता है।

अज्ञश्राश्रद्धानश्र संशयात्मा विनश्यति। के जो मनुष्य ज्ञानहीन, श्रद्धाहीन तथा संशयात्मा होता है वह

जो मनुष्य ज्ञानहीन, श्रद्धाहीन तथा संशयात्मा होता है वह विनष्ट हो जात है।

प्रोक्तं श्रद्धाविहीनस्य अर्एयरुदितोपमम् । व जो व्यक्ति श्रद्धाहीन होता है अससे कुछ कहना जंगल में रोने के

१ ऐ० ब्रा० ७१० १ स्कृ० मा० क्रौ० ४।४१ २ वृ० ना० ४।१ ६ भ० गी० ४।३९ ३ स्कृत्द० मा० कौ० ४।४३ ७ भ० गी० ४।४० ४ भ० गी० १७।३ ६ पन्द्र० १।३९७ सोऽश्राम्यत् स तपोऽतप्यत । तस्य श्रान्तस्य तप्तस्य यशो वीर्यमुद्कामत् ।

पास कर संबंधित का निर्माण संबंधित

उस ब्रह्म ने श्रम किया और उसने तप किया। उसके श्रम और तप करने के बाद यश और वीर्य प्रकट हुआ—उत्पन्न हुआ, अर्थात् वह यशस्वी एवं वलवान् हुआ।

न ऋते श्रान्तस्य सख्याय देवाः।

जो मनुष्य श्रम नहीं करता उसके देवता सहायक नहीं होते। नानाश्रान्तस्य श्रीरस्ति।

श्रम न करनेवाले व्यक्ति को सम्पत्ति नहीं होती।

इन्द्र इच्चरतः।\*

जो परिश्रमशील होता है इन्द्र उसके सखा हो जाते हैं।

श्री ( धन, सम्पत्ति )-

श्रीवें राष्ट्रम् ।

श्री ही निश्चित रूप से राष्ट्र है।

नाऽनाश्राताय श्रीरस्ति।

जो परिश्रमी नहीं होता उसे श्री (सम्पत्ति) नहीं प्राप्त होती। कर्माएयारम्भमाणं हि पुरुषं श्रीनिषेवते।

C. 12.1.98 1 - 17. mm =

जो व्यक्ति निरन्तर कोई न कोई कमें करता रहता है उसके पास श्री आती है।

१ वृ० उ० शराहः २ ऋ० ४।३३।११. : ३ ऐ० ब्रा० ७।१५।१ ४ ऐ० ब्रा० ७।१५।१ प्रशतः ६१७१३१७ ६ ऐ० झा० ७११४ ७ मनु० ९१३०० आमृत्योः श्रियमन्विच्छेन्नेनां मन्येत दुर्लभाम् ।

मृत्युकाल तक श्री की इच्छा करनी चाहिये। उसे कभी दुर्लभ नहीं मानना चाहिये।

अनुद्वेगः श्रियो मूलमनुद्वेगात् प्रवर्तते । र

**उद्देग न होना** श्री का मूल है। वह उद्देग न होने से ही बढ़ती है।

श्रीर्मङ्गलात् प्रभवति प्रागल्भ्यात् संप्रवर्धते ।

शुभ आचरण से श्री आती है और प्रगल्भता ( निर्भयता, वीरता ) से बढ़ती है।

श्रीईता इन्ति पुरुषं पुरुषस्याधनं वधः।"

श्री का नाश हो जाने पर पुरुष का नाश हो जाता है। धनहीन होना ही पुरुष का वध है।

धर्ममूलां श्रियं प्राप्य न जहाति न हीयते।

धर्म से श्री के मिलने पर न मनुष्य श्री को छोड़ता है और न मनुष्य को श्री छोड़ती है।

अनिवेंदः श्रियो मूलं लाभस्य च ग्रुभस्य च।

निर्वेद (विषाद ) न होना श्री और शुभाकाक्षाओं का मूल है।

असन्तोषः श्रियो मूलम्।

सन्तोष न होना श्री का मूल है।

परीक्ष्यकारिणि श्रीश्रिरं तिष्ठति।

जो व्यक्ति परोक्षण करके काम करते हैं उनकी श्री चिरकाल तक उनके पास रहती है।

१ मनु० ४।११

४ उद्योग० ३४।३२

२ योबा० उ० १११।१२

- ६ उद्योग० ३९१४७

३ उद्योग० ३४।४१

७ सभा० ५५।११

४ उद्योग० ७२।१९

प चा॰ सूर्व शाइप

#### नाद्न्या द्विषतां पादं पुरुषः श्रियमञ्जुते ।'

शत्रुओं के शिर पर विना पैर रखे मनुष्य श्री का भोग नहीं करता।

## अकृत्वा पौरुषं या श्रीविंकासिन्यापि किं तया। र

विना पुरुषार्थं किये यदि बड़ी भी सम्पत्ति मिल जाय तो उसका क्या महत्त्व है ?

# यत्र नीतिवले चोमे तत्र श्रीः सर्वतोष्ठली।

जहाँ नीति और बल दोनों होते हैं वहाँ श्री चारों तरफ से बढ़ती है।

## महान् भवत्यनिर्विष्णः सुखं चानन्तमश्तुते।

जो निराश और निष्क्रिय नहीं होता वही महान होता है तथा अनन्त सुख प्राप्त करता है।

## अपरीक्ष्यकारिएं श्रीः परित्यजति । "

जो व्यक्ति बिना शोचे-विचारे काम करता है उसे श्री छोड़ देती है, उसका परित्याग कर देती है।

# उन्मत्ता गौरिवान्धा श्रीः क्वचिदेवावतिष्ठते ।

उन्मत्त और अन्धी गाय की तरह लक्ष्मी कहीं भी बैठ जाती है।

## न श्रीर्वसत्यदान्तेषु ये चोत्साहविवर्षिताः।

जो लोग जितेन्द्रिय नहीं हैं और उत्साह से रहित होते हैं उनके पास श्री नहीं रहती।

१ पञ्च० ३।१४१ २ पञ्च० ३।१४८

३ नी० मं०

४ उद्योग० ३९१५७

पू इत् नी० २।४१ ा. ४०

६ उद्योग० ३९१६५

७ उद्योग० ३९।६१

## श्रीमान्-

श्रीमान् स यावद् भवति तावद् भवति पूरुषः।

जब तक पुरुष श्रीमान् रहता है तभी तक वह पुरुष कहलाने योग्य रहता है।

श्रीमतामरएयानी अपि राजधानी।

श्रीमान् लोगों के लिए अरण्यानी भी राजधानी होती है।

## श्रीमदान्ध-

असतां श्रीमदान्धानां दारिद्र्यं परमौषधम् ।

जो लोग श्रीमद से अन्धे हो जाते हैं ऐसे दुर्जनों के लिए दरिद्रता सबसे बड़ी दवा है।

#### श्रुत—

शीलबृत्तफलं श्रुतम्।

अध्ययन का फल शील एवं वृत्त (सदाचार) है।

यथा श्रुतं तथा बुद्धिः।

जेसा ज्ञान होता है वैसी बुद्धि होती है।

# श्रेय ( श्रेष्ठतम )—

फलशाकमिप श्रेयो भोक्तुं सकुपणं गृहे।

विना दूसरों की याचना किये अपने घर में फल एवं साग भी खाकर रहना श्रेयस्कर है।

१ उद्योग॰ ७२।३६ २ सो० नी० ३२।३८ ३ भाग० १०।१०।१३ ४ उद्योग० ३९।६६ ४ चा० सु० ६।६९ ६ वन० १९३।३० अधैव कुरु यच्छ्रेयो मा त्वां कालोऽत्यगादयम्।

जो भी अच्छा काम करना हो उसे आज ही कर लो। कहीं यह आज का समय (बेकार ही) बीत न जाय।

श्रेयांसि लब्धुमसुखानि विनान्तरायै:।

विना विघ्न-वाद्या के श्रेय प्राप्त करना कठिन होता है।

श्रेयसि केन तृष्यते ।

श्रेय से कौन तृत होता है।

श्रेयांसि बहुविध्नानि ।

श्रेय में बहुत विघ्न हुआ करते हैं।

प्रतिवध्नाति हि श्रेयः पूज्यपूजाव्यतिक्रमः । प्रविवन्धक होता है।

श्रेय-प्रेय ( श्रेष्ठतम, प्रियतम )-

अन्यत् श्रेयोऽन्यदुतैव प्रेयस्ते उमे नानार्थे पुरुषं सिनीतः।

श्रेय और ही है और प्रेय कुछ और ही है। ये दोनों मनुष्य को नाना प्रकार के विषयों में बाँघते हैं।

श्रेयश्र प्रेयश्र मनुष्यमेतस्तौ संपरीत्य विविनक्ति घीरः।"

श्रेय और प्रंय दोनों ही मनुष्य के पास आते हैं और धीर पुरुष अच्छी तरह विचारकर इन दोनों में से एक का वरण करता है।

१ शान्ति० १५९।१

५ रघु० ११७१

२ किराता० ४।४९

दिक० उ० रा१०१

३ शि० व० ११२९

७ क० उ० रार

४ चार नीर शार संर २०००

#### श्रेष्ठ—

यो ह वै ज्येष्ठं च श्रेष्ठं च वेद ज्येष्ठश्च ह वै श्रेष्ठश्च भवति।' जो ज्येष्ठ (महान) तथा श्रेष्ठ (उत्तम) की उपासना करता है वह स्वयं भी ज्येष्ठ और श्रेष्ठ हो जाता है।

यद् यदाचरति श्रेष्ठस्तत्तदेवेतरो जनः।

श्रेष्ठ पुरुष जैसा-जैसा आचरण करते हैं वैसा-वैसा ही अन्य लोग भी किया करते हैं।

सदैव हि गुरोर्वृत्तिमनुवर्तन्ति मानवाः । मनुष्य सदा ही अपने से श्रेष्ठ पुरुषों का अनुवर्तन करते हैं।

प्रारब्धमुत्तमगुणा न परित्यजन्ति।

श्रेष्ठ पुरुष बारंभ किये हुए काम को, विना पूरा किये, नहीं छोड़ते हैं।

#### श्रोता-

श्रोता यदैकप्रवर्णः शृंगोति वक्ता तदा प्रीतमना श्रवीति। श्रोता जब एकचित्त होकर सुनता है तो वक्ता प्रसन्नचित्त होकर बोलता है।

#### श्वः-

न इवः इवउपासीत । को हि मनुष्यस्य इवो वेद ।

कल करेंगे-कल करेंगे ऐसा सोचते हुए कल के भरोसे नहीं बैठे रहना चाहिये। क्योंकि मनुष्यों के कल को कौन जानता है?

श्रद्धा हि तद् यद्य । अनद्धा हि तद् यत् व्वः ।

जो वर्तमान है वही सत्य है। जो कल होनेवाला है वह सत्य नहीं है।

१ छा० उ० प्राप्तार

४ दे० शा० ६।१।२०

र भ० गी० ३।२१

६ शत० २।१।३।९

३ शन्ति० २६७।२६

७ शत० २।३।१।२८

४ भ० नी० २७

रवः कार्यमद्य कुर्वीत । आपराह्मिकं पूर्वीह्न एव कर्तव्यम् ।

> कल का काम आज और अपराह्म का काम पूर्वाह्म में ही कर लेना अच्छा है।

संकलप-

संकल्पमात्रं हि जगत् जलमात्रं यथाऽर्णवः।

जैसे सनुद्र केवल जल है वैसे ही यह जगत केवल संकल्प है। सर्वः स्वसंकल्पवशात् लघुर्भवति वा गुरुः।

सब आदमी अपने संकल्प के अनुसार ही छोटा या बड़ा बनता है। यथाक्रतुरस्मिन् लोके पुरुषो भवति तथेतः प्रेत्य भवति।

जिस मनुष्य का इस लोक में जैसा विचार ( संकल्प ) होता है वह मृत्यु के बाद वैसा ही होता है।

यं यं कामं कामयते सोऽस्य संकल्पादेव सम्रुचिष्ठति। मनुष्य जैसी कामनायें करता है वह संकल्प करने से ही पूरी हो जाती हैं।

सङ्ग, सङ्गति—

यादशं लभते सङ्गं तादशं परिवर्तते । भ मनुष्य जैसी सङ्गति पाता है वैसा ही बन जाता है।

चकास्ति योग्येन हि योग्यसङ्गमः।

योग्य व्यक्ति के साथ ही योग्य व्यक्ति की सङ्गति की शोभा होती है।

१ चा० सु० दा२२-२३ ५ छा० उ० दा२ा१० २ योवा० स्थि० ५४)६ ६ ३ योवा० उत्पत्ति० ७०।३० ७ ने० च० ९।४६ ४ छा० उ० ३।१४।१

#### संग्रह-

पुमान संग्रहशीलो हि कदाचिनावसीदति।'

संग्रहशील मनुष्य कभी दुखी नहीं होता।

संग्रही नावसीद्ति।

संग्रही मनुष्य दुःख में नहीं पड़ता।

नहि संचयवान् कश्चिद् दृश्यते निरुपद्रवः।

कोई भी धनसंग्रही मनुष्य उपद्रवों से रहित नहीं दीखता।

कर्तव्यः संचयो नित्यं कर्तव्यो नाऽतिसंचयः।

संचय सदा ही करना चाहिये परन्तु अत्यधिक संचय नहीं करना चाहिये।

दातव्यं मोक्तव्यं सति विभवे संचयो न कर्तव्यः।

यदि धन हो तो उसका दान करना चाहिये अर भोग करना चाहिये पर केवल सचय नहीं करना चाहिये।

संघ-

पश्चिमिर्मित्तिः कि यज्जगतीह न साध्यते।

संसार में ऐसा कीन काम है जो पाँच लोगों के मिल जाने पर सिद्ध न हो जाय।

संघे शक्तिः कलौ युगे।

कलियुग में संघटन में शक्ति होती है।

बहुनामप्यसाराणां समवायो हि दुर्जयः ।

बहुत सी तुच्छ वस्तुओं का भी समवाय (संघ) दुर्जंय होता है।

१ पद्म० क्रिले ४।३५

६ क० स० शापाश्य

३ बन० २१४म भूर का करें र ७ कहे कर स्थान र वर्ग

४ हितो० १११६०

द पञ्च० शा३६१ः ः

# संपुटिका-

यस्य संपुटिका नास्ति कुतस्तस्य सुभाषितम् ।

जिसके पास नोटबुक, डायरी या काँपी नहीं है उसके पास सुभाषित कैंसे रह सकते हैं ?

#### सम्बन्ध-

सम्यन्धमाभाषग्रपूर्वमाहुः।

पहले बातचीत होती है तब किसी के साथ सम्बन्ध स्थापित होता है।

#### संयोग—

संयोगो विप्रयोगश्च पर्यायेखोपलम्यते । 3 संयोग और वियोग बारी-बारी से होते रहते हैं।

#### संरम्भ-

न संरम्भेग सिद्धचन्ति सर्वेऽर्थाः सान्त्वया यथा । जैसे सब काम शान्ति से सिद्ध होते हैं वैसे संरम्भ से-क्रोध से नहीं।

#### संश्य-

संशयात्मा विनश्यति।

संशयात्मा व्यक्ति नष्ट हो जाता है।

नाऽयं लोकोऽस्ति न परो न सुखं संशायात्मनः ।

संशयात्मा व्यक्ति का न लोक सिद्ध होता है न परलोक सिद्ध होता है और न उसे सुख प्राप्त होता है।

१ पञ्च० रा१७०

४ भाग० दादार४

THE RESERVED WITH THE PARTY OF THE PARTY OF

२ रघु० १११४८

५ म० गी० ४।४०

३ शान्ति० १५१।९

द्रभ्रव्यीव ४१४०। ा ।

न संशयमनारुद्य नरो भद्राणि पश्यति।

विना संशय (संकट, खतरा) में पड़े मनुष्य अपना नहीं करता।

अनर्थाः संशयावस्थाः सिध्यन्ते ग्रुक्तसंशयाः ।°

संशय में पड़े रहना सब अनयों का कारण है। जो संशय से मुक्त हैं उनके सब काम सिद्ध होते हैं।

सर्वत्र संशयानेषु नास्ति कार्यसिद्धिः ।

सब बातों में संशय करनेवालों के काम सिद्ध नहीं होते।

संसर्ग-

संसर्गजा दोषगुणा भवन्ति ।

दोष और गुण संसर्ग के कारण होते हैं।

प्रायेणाधमध्यमोत्तमगुणः संसर्गतो जायते ।

अधम, मध्यम तथा उत्तम गुण प्रायः संसर्ग के कारण ही उत्पन्न

संसार-

न तदस्ति हि संसारे पर्यन्तविरसं न यत् ।

संसार में ऐसी कोई वस्तु नहीं जो अन्त में विरस न हो जाती हो।

किश्चिदस्ति न सुस्थिरम्।"

संसार में कोई वस्तु सुस्थिर नहीं है।

सर्वमावर्त्यते जगत्।

सारा जगत उलटता-पलटता रहता है। बनता-बिगड़ता रहता है।

१ शांति० १४०।३४

२ वन० ३२।४३

३ सो० नी० २६१४३

७ योवा० वे० २८।३२

४ भ० नी० ६७

४ चा० नी० शा० सं० ३३८

द योवा० वै० २८।३४

न जाने संसारः किममृतमयः किं विषमयः।

यह समझ में नहीं आता कि यह संसार अमृतमय है या विषमय है।

परिवर्तिनि संसारे मृतः को वा न जायते।

इस परिवर्तनशील संसार में कौन नहीं मरता है और कौन नहीं जन्म लेता है ?

#### संस्कार-

स्वभावसुन्द्रं वस्तु न संस्कारमपेक्षते।

जो वस्तु स्वभावतः सुन्दर होती है उसके लिए संस्कार की आवश्यकता नहीं होती।

यन्नवे भाजने लग्नः संस्कारो नाऽन्यथा भवेत्।

नवीन (कच्चे) पात्र में जो संस्कार लगता है वह बदलता नहीं, स्थायी होता है।

संस्कारो ह्यात्मिन समवैति न स्त्रैण पुरुषं वा विमागमपेक्षते। संस्कार का सम्बन्ध आत्मा से होता है। वह स्त्री अथवा पुरुष का भेद नहीं करता।

#### संस्कृत-

संस्कृतं नाम दैवी वाक् अन्वाख्याता महर्षिभिः।

संस्कृत देवी वाणी है जिसका अन्वाख्यान महर्षियों ने किया है।

सख्य-देखिये मित्रता-

#### सङ्जन--

सन्तश्रारित्रभूषणाः।

सज्जनों का चरित्र ही भूषण है।

१ वै० श० ५ २ प॰व० ११२७ ३ ४ हितो० प्र० ९ ५ का॰ मी॰ १० ६ काव्या॰ १

७ वा॰ रा॰ ६।११३।४२

आज्ञाचरणमेवाहुर्मुख्यमाराधनं सतास् ।

सज्जनों की आज्ञा का पालन ही उनकी आराधना और सेवा है।

दोषलेशमनादृत्य नित्यं सेवेत सज्जनम् ।

कुछ दोष भी हो तो उस पर घ्यान न देकर नित्य सज्जनों की सेवा करनी चाहिए।

सर्वत्रालोककर् त्वमेव सत्पुरुषव्रतम् ।

सर्वत्र आलोक (प्रकाश ) करना ही सत्पुरुषों का त्रत है।

सन्तः परार्थं कुर्वाणा नापेक्षन्ते प्रतिक्रियाम्।

सज्जन पुरुष दूसरों का उपकार करते हुए प्रतिक्रिया (प्रत्युपकार) की अपेक्षा नहीं करते।

सत्यं हि सन्तः प्रतिपूजयन्ति । सज्जन पुरुष सत्य की पूजा करते हैं।

सन्तो दिशन्ति चक्षंषि ।

सन्त पुरुष लोगों को दृष्टि प्रदान करते हैं।

तिष्ठन्ति विगतोद्धेगं सन्तः प्रकृतकर्मसु ।"

सज्जन पुरुष विना घबराहट के अपने चालू कामों में लगे रहते हैं।

क्षणमपि सज्जनसङ्गतिरेका भवति भवार्णवतर्गे नौका । सज्जनों की क्षणमात्र की भी संगति भवसागर को पार करने में नौका का काम करती है।

१ योवा० नि० पू० २३१४

५ आदि० १३।२५

२ योवा० नि० उ० ९८।२० ६ भाग० ११।२६।३४

३ योवा० उ० ४।२०

७ योवा० उ० दशर्द

४ सभा० ७३।७

द भ० गो० १३

अर्धं सज्जनसम्पर्काद्विद्याया विनश्यति ।

अविद्या का आधा हिस्सा केवल सज्जनों के सम्पर्क से ही विनष्ट हो जाता है।

अर्लं प्रसन्ना हि सुखाय सन्तः।'

सत्पुरुषों का प्रसन्न रहना ही सुख का पर्याप्त साधन है।

विवर्जनं स्यकार्याणामेतत् सत्प्ररुपत्रतम् ।

अनुचित कार्यों का परित्याग कर देना सत्पुरुषों का व्रत है।

स्वयं हि तीर्थानि पुनन्ति सन्तः।

सन्त पुरुष स्वयं ही तीर्थों को पवित्र करते हैं।

सतां साप्तपदी मैत्री।

सज्जनों की मैत्री साप्तपदीन होती है अर्थात् एक साथ सात पग चलने अथवा सात पद बोलने से ही हो जाती है।

यत्र सन्तः प्रवर्तन्ते तत्र दुःखं न बाधते ।

जहाँ सज्जन पुरुष रहते हैं वहाँ दुःख की बाघा नहीं होती।

त्रनुद्धताः सत्युरुवाः समृद्धिमिः ।

सज्जम पुरुष समृद्धियों के कारण उद्धत नहीं होते।

सन्तः स्वयं परहितेषु कृतामियोगाः।

सज्जन पुरुष दूसरों के हितसाधन में स्वयं ही लगे रहते हैं।

१ योवा० नि० उ० १३।३७

५ स्क काशी० ९१३५

२ उद्योग० ४०११

६ वृ० ना० ७१८४

३ विराट्० १४।३६

७ भ० नी० ७१

३ विराद्ध रक्षर

द भ० नी० ७४ ः । कि

a Flatter

४ भाग० १।१९।५

परगुणपरमाराज्ञ पर्वतीकृत्य नित्यं,

निजहृदि विकसन्तः सन्ति सन्तः कियन्तः।

ऐसे कितने सज्जन पुरुष हैं जो दूसरों के अत्यल्प गुणों को भी पर्वत के समान बड़ा बनाकर अपने हृदय में प्रसन्नता का अनुभव करते हैं।

सतां सद्भिः सङ्गः कथमपि हि पुरायेन भवति।

सज्जनों का सञ्जनों के साथ समागम किसी प्रकार पुण्य से ही होता है।

निर्वाहः प्रतिपन्नवस्तुषु सतामेतत् हि गोत्रवतम्।

स्वीकार की हुई बातों वा निर्वाह करना यह सत्पुरुषों के कुल का व्रत होता है।

सङ्गः सतां किम्रु न मङ्गलमातनोति।

सज्जनों का सङ्ग मनुष्य का क्या-क्या मङ्गल साधन नहीं करता। आदानं हि विसर्गीय सतां बारिम्रचामिव।

सज्जन पुरुष बादलों की तरह देने के लिये ही दूसरों से कुछ लिया करते हैं।

सैषा सज्जनाचरिता सरिधर्यदशीयसि कारिषेऽनशीयानादरः।

थोड़े कारण से भी अधिक आदर देना यह सज्जनों की रीति है। कोपं विषादकलनां विततं च हर्षं, नाल्पेन कारणवशेन वहन्ति सन्तः।

सज्जन पुरुष क्रोध, विषाद अथवा विशेष हर्ष थोड़े से कारणों से नहीं किया करते हैं।

१ भ० नी० ७९

२ उ० रा० २१४

३ मुद्रा० २।१८

४ भा० वि० प्रा० १२२

प्र रंघु० ४। द६ ·

६ द० कु० २१७ -.

७ योवा॰ वै॰ ४११४

उपकारपरः स्वभावतः सततं सर्वजनस्य सज्जनः ।'

सज्जन पुरुष स्वभाव से ही निरन्तर दूसरों के उपकार में लगे रहते हैं।

महतीमपि श्रियमवाष्य विस्मयः सुजनो न विस्मरति जातु किश्वन।

> सज्जन पुरुष बहुत वड़ी सम्पत्ति पाकर भी न तो अभिमान करते हैं और न किसी को भूलते हैं।

स्त्री पुमानित्यनास्थैषा वृत्तं हि महतां सताम्।

स्त्री और पुरुष का भेद नहीं अपितु सज्जनों की दृष्टि में सदाचरण ही मान्य है।

परोपकाराय सतां विभृतयः।

सज्जनों की विभूतियाँ (ऐश्वयं, धन-दौलत) परोप्कार के लिए होती हैं।

प्रगामान्तः सतां कोपः।

सज्जनों का कोप प्रणाम कर देने के बाद (शुक जाने के बाद) समाप्त हो जाता है।

दिशत्यपायं हि सतामतिकमः।

सज्जन पुरुषों का अपमान विनाशकारी होता है।

कोपः सत्युरुषाणां तुल्यः स्नेहेन नीचानाम् ।

सत्पुरुषों का कोप भी नीच पुरुषों के स्नेह के तुल्य होता है।

सतां हि सन्देहपदेषु वस्तुषु प्रमाणमन्तःकरणप्रवृत्तयः।

सन्दिग्ध वस्तुओं के विषय में सज्जन पुरुषों के अन्तः करण की प्रवृत्तियाँ ही प्रमाण होती हैं।

9

१ शि० व० १६।२२

२ शि० व० १३।६८ ६ किराता० १४।९

३ कु० सं० ६११२

४ नी० प्र०१ - द स० शा० १।२१

न कत्थनात् सत्पुरुषा भवन्ति । डींग हाँकने से कोई श्रेष्ठ पुरुष नहीं होता।

एतद् विधिना सुकृतं यत् सुजना निर्मिता अवने। अविधाता ने यही एक अच्छा काम किया है कि संसार में कुछ लोगों को सज्जन बना दिया है।

#### सत्य-

सत्यं वाचः प्रतिष्ठा । सत्ये सर्वं प्रतिष्ठितस् ।

सत्य वाणी की प्रतिष्ठा है। सत्य के ऊपर ही सब कुछ प्रतिष्ठित है।

तदेतत् पुष्पं फलं वाचो यत् सत्यम् । \*

जो यह सत्य है वह वाणी का फूल और फल है।

यो वै स धर्मः सत्यं वै तत्। तस्मात् सत्यं वदन्तमाहुर्धमं वदतीति। धर्मं वा वदन्तं सत्यं वदतीति।

जो वह धर्म है वह सत्य ही है। इसलिए सत्य बोलनेवाले को लोग कहते हैं कि यह धर्म बोलता है और धर्म वोलनेवालों को कहते हैं कि यह सत्य वोलता है।

सत्यमेव जयते नानृतम् । सत्येन पन्था विततो देवयानः । सत्यमेव क्षेत्र की ही विजय होती है अनृत की नहीं। देवत्व की ओर ले जानेवाला मार्ग सत्य से ही वना है।

हिरएमयेन पात्रेण, सत्यस्यापिहितं मुखम्। सत्य का मुँह हिरण्मय ( सुवर्ण के ) पात्र से ढका रहता है।

१ ५ वृ० उ० १।४।१४ २ व० छ० ४।५ ६ ५० उ० ३।६ ३ तै॰ आ० १०।६३ ७ ६० उ० १५ ४ ऐ० आ० २।३।६ कोऽहीति मनुष्यः सर्वं सत्यं वदितुम् ।

कौन मनुष्य सब कुछ सत्य-सत्य बोल सकता है ?

सत्यस्य वचनं श्रेयः सत्यादपि हितं वदेत ।

सत्य बोलना उत्तम है परन्तु सत्य बोलने से भी हित वोलना उतम है।

यद् भृतहितमत्यन्तम् एतत्सत्यं मतं मम। ।

जो समस्त प्राणियों का सर्वोच्च हित हो वही सत्य है ऐसा मेरा मत है। (नारद)

सत्येन रक्ष्यते धर्मः।\*

सत्य से धर्म की रक्षा होती है।

सत्यमेकपदं ब्रह्म सत्ये धर्मः प्रतिष्ठितः ।

सत्य ही एकमात्र ब्रह्म है तथा सत्य में ही धर्म प्रतिष्ठित है।

ऋषयश्रापि देवाश्र सत्यमेव हि मेनिरे।

ऋषियों तथा देवताओं ने भी सत्य को ही ( महान् ) माना है।

अञ्चमेथसहस्राद्धि सत्यमेव विशिष्यते । "

सत्य हजारों अश्वमेघ यज्ञ से विशिष्ट होता है। श्रेष्ठ होता है।

सत्यं वद् धर्मं चर ।

स्त्य बोलो और धर्म के पथ पर चलो।

सुगा ऋतस्य षन्थाः।'

सत्य का मार्ग सुगम होता है।

१ ऐ० बा० श६

२ शान्ति० ३२९।१३

४ उद्योग० ३४।३९

५ वा॰ रा॰ २११४।७

६ वा० रा० रा१०९।११

७ शन्ति० १६२।२६

३ शान्ति० ३२९ १३ बार ब्या हिन ते० उ० १।११।१

९ ऋ० नावशाश्व

सत्यार्जवे धर्ममाहुः परे धर्मविदो जनाः। धर्म के जानकार सत्य एवं आर्जव को ही परम धर्म मानते हैं।

न तत् सत्यं यच्छलेनानुविद्धम्। वह संत्य नहीं है जो छल से युक्त हो।

सत्यश्रमाभ्यां सकलार्थसिद्धिः। सत्य एवं श्रम इन दोनों से सब काम सिद्ध हो जाते हैं।

सत्यं कएठस्य भृषणम् । सत्य वचन कण्ठ का भूषण है।

सत्येन पूयते साक्षी धर्मः सत्येन वर्धते ।" साक्षी ( गवाह ) सत्य बोलने से पवित्र होता है और सत्य बोलने से धर्म की वृद्धि होती है।

नहि सत्यवतां किञ्चिद्शुभं विद्यते क्वचित्। सत्य पर रहनेवालों का कहीं भी कुछ अशुभ नहीं होता।

सन्व-( शक्ति, साचिकता, आत्मवल )-

श्ररूपसत्त्वो जनः शोचत्यरूपेऽपि हि परिक्षते ।"

अल्पसत्त्व व्यक्ति थोड़ी सी हानि होने पर भी शोक करने लगता है।

१ वन० २०६।४० ५ मृतु०, दाद३

२ उद्योग० ३४।७१

६ स्क० ना० ५१।५८

• ७ योवा० नि० पू० १२७।४२

४ स्० र० भा० पृ० १५९

नास्ति सत्त्ववतां भयम्।

सत्वशाली लोगों को भय नहीं होता।

सत्त्वस्थः सम्प्रसीदति।

सत्वगुणी व्यक्ति प्रसन्न रहता है।

सत्त्वाधीना हि सिद्धयः।

सिद्धियाँ सत्त्व के अधीन होती है।

क्रियासिद्धिः सत्त्वे भवति महतां नोपकरणे।"

महान् पुरुषों की क्रियासिद्धि सत्त्व से होती है उपकरणों से नहीं।

सत्संगति—

न सज्जनाद् द्रतरः क्वचिद् भवेत् भजेत साधुन् विनयिकयान्वितः।

> सज्जनों से कभी दूर नहीं रहना चाहिये और विनम्रभाव से साधुः पुरुषों की सेवा-सुश्रूषा में रहना चाहिये।

सकृत् सतां सङ्गतं लिप्सितव्यं ततः परं भविता भव्यमेव। एकवार भी सत्पुरुषों की सङ्गति करनी चाहिये। उसके बाद तो फिरः कल्याण होने ही वाला है।

सत्सङ्गतिः कथय किं न करोति षुंसाम् ।"

सज्जनों की सङ्गति मनुष्यों का क्या-क्या हित नहीं करती।

नुलमो दुर्जनाक्लेषो दुर्लभः सत्समागमः।

दुर्जनों का मिलना बहुत सुलभ है पर सज्जनों का मिलना बहुत दुर्लभ होता है।

१ उद्योग• ३९।३८ २ ३ क० स• ४।३।११२ ४ मो० प्र• १०।६ प्र योवा० नि० उ० १८।३४ ६ उद्योग० १०।२३ ७ भतु ० २३ ८ योवा० बै० २६।२२ न चाऽफलं सत्पुरुषेण सङ्गतम् ।

सत्पुरुषों की सङ्गति निष्फल नहीं होती।

संसारेऽस्मिन् क्षणार्थोऽपि सत्सङ्गः शेवधिनृ णाम् ।

इस संसार में आधे क्षण का भी सत्सङ्ग मनुष्यों के लिए महान

#### सदाचार-

सदाचारविहीनानां धर्माथौं न सुखप्रदौ ।

जो लोग सदाचारविहीन होते हैं उनके लिए धर्म और अर्थ सुखप्रद नहीं होते।

अमित्राद्पि सद्वृत्तम् ।

शत्रु से भी अच्छा आचरण सीखना चाहिये।

सद्विचार—विविधित विविधित

आ नो भद्राः ऋतवो यन्तु विश्वतः।"

सब और से अच्छे विचार हमलोगों को प्राप्त हों।

सन्तति—सन्तान—

प्रजातन्तुं मा व्यवच्छेत्सीः।

सन्तानपरम्परा को बिच्छिन्न नहीं करना चाहिये।

 प्रजया हि मनुष्यः पूर्णः ।

गृहस्थ मनुष्य प्रजा ( सन्तान ) से ही पूर्ण होता है।

सन्ततिः शुद्धवंश्या हि परत्रेह च शर्मणे ।

शुद्ध वंश में उत्पन्न सन्तित इस लोक और परलोक में भी कल्याण-कारिणी होती है।

सन्ताप---

सन्तापाद् अञ्यते रूपम्।

सन्ताप करने से रूप विगड जाता है।

सन्तापाद् अञ्यते बलम्।

सन्ताप करने से बल विनष्ट हो जाता है।

सन्तापाद् अध्यते ज्ञानम्।

स ताप करने से ज्ञान विनष्ट हो जाता है।

सन्तापाद् व्याधिमृच्छति।

सन्ताप करने से मनुष्य बीमार पड़ जाता है।

सन्तुष्ट--

मनसि च परितुष्टे कोऽर्थवान् को दरिद्रः।"

मन के सन्तुष्ट हो जाने पर कौन धनी है और कौन दरिद्र है ?

असन्तुष्टा द्विजा नष्टाः सन्तुष्टक्च महीपतिः ।

सन्तोष न होने से ब्राह्मण तथा असन्तोष होने से राजा विनष्ट हो जाते हैं।

१ ते० उ० १५।१ २ रघु० १।६९ ३ उद्योग० ३६।४४ प्र उद्योग० ३६१४४ ६ ,, ,, ,, ,, ७ वे० श०४७ अिक अनोऽपि सन्तुष्टः शेते सर्वाङ्गविज्वरः । गरोब आदमी भी यदि सन्तोषो हो तो वह सुख की नींद सोता है। सन्तोष---

सन्तोषी वै स्वर्गतमः सन्तोषः परमं सुखम् । सन्तोष सर्वश्रेष्ठ स्वर्ग है तथा परम सुख है।

सन्तोष एव प्ररुपस्य परं निधानम् ।3

सन्तोष ही मनुष्य के लिए सबसे बड़ी निधि है।

सन्तोषो वै श्रियं हन्ति तथाऽनुक्रोश एव च। सन्तोष और अनुक्रोश (दया) श्री को विनष्ट कर देते हैं। सन्निकर्ष--

सनिकर्षो हि मर्त्यानामनादरणकारणम् 🔓 अत्यन्त समीप में रहना मनुष्यों के अनादर का कारण होता है। सन्मार्ग-

सन्मार्ग एव सर्वत्र पूज्यते नाऽपथः क्वचित् । सर्वत्र सन्मार्ग का ही आदर होता है, कुमार्ग का नहीं।

सभा—

समां वा न प्रवेष्टव्यं वक्तव्यं वा समञ्जसम्।" या तो सभा में जाना ही नहीं चाहिये और यदि जाना चाहिये तो सहो बात वोलनी चाहिये।

१ भाग० ३।३१।३२ २ शान्ति० २१।२

७ म० स्मृ० हार् ३

५ भाग० १०।५४।३१

३ भ० सू० सं० ७=६

# न तत्सदः सत्परिषत् सभा च सा

## प्राप्य यां न कुरुते सदाऽभयम्।

न वह अच्छी सदस है, न वह अच्छी परिअद् है और न वह अच्छी सभा है जिसमें पहुँचकर मनुष्य भय से मुक्त न हो जाय।

#### न सा समा यत्र न सन्ति वृद्धाः।

वह सभा नहीं जिसमें वृद्ध लोग न हों।

#### जिता सभा वस्त्रवता।<sup>3</sup>

उत्तम वस्त्रवाला व्यक्ति सभा को जीत लेता है अर्थात सभा में उत्तम स्थान प्राप्त करता है।

#### समता—

## येषामात्मसमो लोको दुर्गाययतितरन्ति ते ।\*

जो व्यक्ति सब लोगों को अपने समान समझते हैं वे कठिनाइयों को पार कर जाते हैं।

## समत्वमाराधनमच्युतस्य।

सर्वत्र समता रखना ईश्वर की आराधना है।

# इहैव तैजितः सर्गो येषां साम्ये स्थितं मनः।

जिन लोगों का मन साम्यभाव में स्थित रहता है वे इस लोक में ही संसार को जीत लेते हैं।

# दुर्लमो जगतां मध्ये साम्यामृतमयो जनः।"

संसार में समतारूपी ममृत से परिपूर्ण व्यक्ति दुर्लभ है।

१ शान्ति० २२६।१५

२ उद्योग० ३५।५५

३ उद्योग० ३४।३५

४ शान्ति० ११०।१६

प्र वि० पु० ३।७।२०

६ भ० गी० प्रा१९

७ योवा० नि० उ० १९८।१२

6

### साम्यमभ्यस्यतो जन्तोः स्वदोषोऽपि गुणायते।

जो व्यक्ति समभाव का अध्यास करता है उसके अपने दोषं भी गुण हो जाते हैं।

#### विवाहश्च विवादश्च समयोरेव रोचते ।

तिवाह और विवाद समान लोगों का ही अच्छा होता है। समत्वं योग उच्यते।

समत्व ही योग कहल!ता है। अर्थात् हानि, लाभ एवं सुख-दुःख आदि में समभाव रखना, विचलित न होना ही वास्तविक योग है।

#### समता ममता मानवीयता।

सबके साथ समता और ममता रखना, यही मानवीयता है।

येषामात्मसमो लोको दुर्गाएयतितरन्ति ते।"

जो लोग सबको अपने समान समझते हैं वे कठिनाइयों को पार कर जाते हैं।

## समदर्शी-

कः परः समद्शिनाम्।

समदर्शी पुरुषों से बढ़कर श्रेष्ठ कौय हो सकता है।

समबुद्धिविंशिष्यते।"

समबुद्धि पुरुष सभी पुरुषों से श्रेष्ठ होते हैं।

मनागपि न वैरस्यं प्रयान्ति समदृष्टयः।

समद्दिष्ट पुरुष थोड़ी भी विरक्ति किसी के साथ प्रगट नहीं करते।

8

५ शान्ति० ११०। ६६

7

. ६ मा० पु० १०।७२।१९

३ भ० गी० ४।१९

७ गीता० ६।९

४ दी० मा० ३।५९

प योवा० नि च० १९८।२३

को नु भारः समर्थानाम्।' समर्थं लोगों के लिए क्या भार है?

पूज्यन्ते विबुधैः सर्वैः समताग्रुदिताशयाः ।

जिन ले।गों का हृदय समभाव से मुदित रहता है वे सभी देवों द्वारा पूजे जाते हैं।

समः सर्वेषु भृतेषु मद्भक्ति लभते पराम्।

जो समस्त प्राणियों में समदृष्टि रखता है वही मेरी परम भक्ति को प्राप्त करता है।

समय-देखिये-"काल"-

समाधि -

मनस एकाग्रता समाधि: । समाहितं चित्तमर्थान् पश्यित । मन की एकाग्रता ही समाधि है और समाहित अर्थात् एकाग्र चित्त ही विषयो को ठीक-ठीक देखता और समझता है।

#### समृद्ध-

समृद्धा गुणतः केचिद् भवन्ति धनतोऽपरे।

कुछ लोग गुण से समृद्ध होते हैं और कुछ लोग धन से समृद्ध होते हैं।

#### सम्पद्--

नये च शौर्ये च वसन्ति सम्पदः।

नीति और सूरता इन दो गुणों में सम्पत्तियाँ निवास करती हैं।

१ चा० नी० ३११३ १ का० मी० अ० ४ २ योवा० नि० उ० १९६१२३ १ उद्योग० ३९।६ ३ भ० गी० १६१५४ ६ तो० ३११२४ वृणते हि विसृद्धयकारिणं गुण्जुब्धाः स्वयमेव सम्पदः।'
गुणलोभी सम्पत्तियां स्वयं ही विचारकर कामं करनेवाले पुरुष का

बरण करती है।

सम्पत् सम्पदमनुबध्नाति विपश्च विपदम् ।

सम्पत्ति सम्पत्ति को साथ में लाती है और बिपत्ति विपत्ति को साथ में लाती है।

सम्पदः पद्मापदाम्।

सम्पत्तियाँ ही आपत्तियों का घर हैं।

विपद्न्ता ह्यविनीतसम्पदः।

दुर्जनों की सम्पत्ति का अन्त विपत्तियों में ही हो जाता है।

जनस्य स्थिरतां यान्ति नापदो न च सम्पदः ।

मनुष्य के लिए न तो आपत्तियाँ ही स्थायी होती हैं और न तो सम्पत्तियाँ ही।

निवसन्ति पराक्रमाश्रया न विषादेन समं समृद्धयः।

पराक्रम के सहारे रहनेवाली समृद्धियाँ विषाद के साथ नहीं रहती।

तद्धि समृद्धं यत्रात्ता कनीयान् आद्यो भूयान्।

वह समृद्धि है जहाँ खानेवाले कम हों तथा खाद्यवस्तुएँ अधिक हों।

सम्बन्ध--

विकियाये न कल्पन्ते सम्बन्धाः सद्जुष्ठिताः ।

जो सम्बन्ध उचित एवं उत्तमरूप से स्थापित किये जाते हैं उनसे कोई बात नहीं विगड़ती।

१ किराता० २।३०

२ सो० नी० ३२१६४

३ हितो० ४।६६

४ किराता० २। ४२

१ ४ थोवा० वै० २८१४ १

६ किराता० २।१५

७ शत० बा० शाशाराहर

**५ कु० सं० ७।२१** 

सम्यग् दृष्टि—

सम्यक् प्रपत्यतः सर्वं नाश्रुकर्मोपपद्यते ।

जो लोग सम्यग् दृष्टि से सब कुछ देखते हैं उन्हें आँसू बहाने का अवसर नहीं मिलता।

सम्यग्दर्शनसम्पनः कर्मभिनं निबद्ध्यते ।'

सम्यग्दृष्टि से सम्पन्न व्यक्ति कर्मों के वन्धन में नहीं पड़ता।

सरल-

विरतः सरतो जनः।

विरले हो लोग सरल स्वभाव के होते हैं।

सर्व- ( सब लोग, सब बातें )-

सर्वे सर्वे न जानन्ति।

सब लोग सब बातें नहीं जानते।

सर्वं काले हि शोमते।

समय पर ही सब कुछ अच्छा लगता है।

नहि सर्वः सर्वं जानाति।

सब लोग सब बातें नहीं जानते।

आर्तः सर्वोऽपि भवति धर्मबुद्धिः ।

दुखी होने पर सब लोगों को धर्म की बात सूझती है।

पुराणमित्येव न साधु सर्वम्।

पुरानी होने से ही सब चीजें अच्छी नहीं होतीं।

१ शांति० ३३०।१०

५ योबा० उ० ६७।६१ ६ मुद्रा० १।१८

२ मनु० ६।७४

७ सो० नी० २६।६

3

न मा० अ० शर

४ वृ० नी० ३।२९

सर्वम्रत्पादि भङ्गुरम्।

उत्पन्न होनेवाली समस्त वस्तुएँ विनाशशील होती हैं।

सर्वः स्वार्थं समीहते ।

सब लोग अपना-अपना स्वार्थ सिद्ध करना चाहते हैं।

सर्वः स्वार्थवशाज्जनोऽभिरमते तत् कस्य को वल्लभः।

कौन किसका प्रिय है ? सबलोग स्वार्थ के कारण ही प्रेम करते हैं ।

वर्तमानः सुखे सर्वो सुद्यतीति मतिर्मम।

सुख में रहने पर सब लोग मोह में पड़ जाते हैं ऐसा मैं मानता हूँ।

सर्वः कान्तमात्मीयं पश्यति।

सब लोग अपनी बस्तु को सुन्दर समझते हैं।

सर्वस्य हि कृतार्थस्य मतिरन्या प्रजायते ।

काम सिद्ध हो जाने के बाद सबकी बुद्धि बदल काती है।

सर्वस्यात्मा बहुमतः सर्वात्मानं प्रशंसति ।

अपनी आत्मा सब लोगों को अधिक प्रिय होती है और सब लोग अपनी प्रशंसा करते हैं।

सर्वः कुच्छ्गतोऽपि वाञ्छति जनः सत्त्वानुरूपं फलम्।

कष्ट में पड़ने पर भी सब लोग अपने अनुरूप ही लाभ हैंचाहते हैं।

प्रायः सर्वो भवति करुणावृत्तिराद्रीन्तरात्मा ।

करुणावृत्तिवाले प्रायः सब लोग सरस हृदय के होते हैं।

१ हि० १।२०८

६ पद्म० पु० सृ०१।१८।३३६

२ शि० व० राइप

**७ सौ**६ ३१४

3

८ भ० नी० ३०

४ वन० १८१ । ३०

९ मेघ० ९४

प्र अ० शा० २।७

सर्बः सगन्धेषु विश्वसिति।

सब लोग सजातीयों में विश्वास करते हैं।

सर्वस्य द्वे सुमतिकुमती।

सुमति और कुमति ये दोनों सब को होती हैं।

वस्तुमिच्छति निरापदि सर्वः।

सब लोग सुख की ही स्थिति में रहना चाहते हैं।

परवाच्येषु निपुणः सर्वो भवति सर्वदा ।

दूसरों की निन्दा करने में सब लोग सदा निपुण होते हैं।

सर्वस्य द्यिताः प्रागाः सर्वस्य द्यिताः सुताः ।

सबको प्राण प्रिय होते हैं और सबको पुत्र प्रिय होते हैं।

दुःखादुद्विजते सर्वः सर्वस्य सुखमीप्सितम् ।

सब लोग दुःख से घवड़ाते हैं और सब को सुख ही प्रिय होता है।

सर्वश्चित्तप्रमाणेन सद्सद्वाऽमिकांक्षति ।

सब लोग अपने मन के अनुसार ही अच्छे या बुरे की कल्पना या करते हैं।

स्ववासनानुसारेण सर्वः सर्वं हि पश्यति ।

सब लोग अपनी वासना के अनुसार ही सब कुछ देखते हैं।

सर्वः स्वसंकल्पवशात् लघुर्भवति वा गुरुः।

सब लोग अपने संकल्प के अनुसार ही छेटे या बड़े बनते हैं।

१ अ० शा० ५।२१

२ भो० प्र० ७७।१

३ किराता० 1१६

४ कर्णं० ४५।४४

प्र शांति **१३९।६**२

६ शांति० १३९।६२

० क० स० १०।४।३२

द योवा० उ० ५८।१२

९ योबा० उ० ७०।३०

# न सर्ववित् कश्चिदिहास्ति लोके जाऽत्यन्तमूर्लो ग्रवि वापि कश्चित्।

इस संसार ये न तो कोई ऐसा व्यक्ति है जो सर्वज्ञ हो और न कोई ऐसा ही है जो अत्यन्त मूर्ख हो।

# सर्वः प्रियः खलु भवत्यनुरूपचेष्टः।

उचित एवं अनुकूल चेष्टा (काम) करने वाले सब लोग सब के प्रिय होते हैं।

सर्वः स्वस्वगृहे राजा सर्वः स्वे स्वे गृहे गृही ।

सब कोई अपने अपने घर में राजा होता है और अपने-अपने घर का गृहपति होता है।

देखिये—लोक, लोकस्वभाव— सहवास—

संवासाज्जायते स्नेहः जीवितान्तकरेष्विप ।

एक साथ रहने से जान लेने वालों के साथ भी स्नेह हो जाता है।

अर्थसम्बन्धः सहवासश्च न अकलहः संभवति ।

आर्थिक सम्बन्ध और सहवास में कलह न हो, यह संभव नहीं। नायमत्यन्तसंवासः कदाचित् केनचित् सह।

सहवास सदा के लिए किसी के साथ कभी भी संभव नहीं होता।

प्रायेगोत्तममध्यमाथमगुगः संवासतो जायते।"

उत्तम मध्यम एवं अधम गुण प्रायः सहवास से ही हुआ करते हैं।

१ वृण्नी० ३१३०

४ सो० नी० रदा४०

7

६ शान्ति० १३९१४०

३ शान्ति० ३२०।४७

७ पञ्च० शारध्र

४ शांति० ३२०।४७

### सहवासी-

सहवासी विजानाति चरित्रं सहवासिनः। सहवासी ही सहवासी के चरित्र को ठीक तरह जानता है।

### सहायक -

सहायसाध्यानि हि दुष्कराणि।

दुष्कर भी कार्य सहायकों के द्वारा साध्य हो जाता है।

वृहत्सहायः कार्यान्तं श्लोदीयानपि गच्छति ।

बहुत छोटा आदमो भी बड़ों की सहायता से काम को पूरा कर लेता है।

सहायास्तादृशा शेया यादृशी भवितव्यता।

जैसी भवितव्यता होती है वैसे ही सहायक भी मिल जाते हैं।

अन्तःसारविहीनानां सहायः कि करिष्यति।

जिन लोगों में अपने भीतर आत्मबल नहीं होता उनके लिये सहायक क्या कर सकता है ?

सगुणो निगुणो वापि सहायो बलवत्तरः।

सहायक गुणवान् हो या निगु ण वह भी मनुष्य का भारी बल होता है।

सहन-सहनशील-

सदा सुचेताः सहते नरस्येहाल्पमेधसः ।"

सहृदय पुरुष सदा ही अल्पबुद्धि लोगों की गल्तियों को सह लिया करते हैं।

३ उद्योग० ३६।२२ ३ शि० व० २११०० ६ चा० नी० शा० सं० २०१३ ७ शांति० ११४।२

४ पञ्च० ३।१६३

यद् यद् ब्रूयादल्पमतिस्तत्तदस्य सहेद् बुधः।'

अल्पबुद्धि व्यक्ति जो कुछ भी कहे उसे विद्वानो को सह लेना चाहिये ।

नोच्छ्रितं सहते कश्चित् प्रक्रिया वैरकारिग्री।

कोई किसी का आगे बढ़ना सहन नहीं करता है और यही बात वैर-विरोध करानेवाली होती है।

#### साचर-

साक्षरा विपरीताक्चेद् राक्षसा एव केवलम्।

साक्षर यदि विपरोत हो जाँय तो वे निरे राक्षस ही हैं। ( ''साक्षरा" शब्द को उलट देने पर ''राक्षसा" हों जाता है )

साधु-

साधवो यदि विद्यन्ते किं तपस्तीर्थसंग्रहैः।

यदि साधुजन सुलभ हैं तो तपस्या और तीर्थों से क्या लाभ ?

बोघयन्ति बलादेव साजुकम्पा हि साधवः।

कृपालु साधुपुरुष बलपूर्वक भी ज्ञान दान करते हैं

साधुता समदृष्टिता।

समदिशता ही साघुता है।

सुखयन्ति हि चेतांसि जीविताद्पि साधवः।"

साघु पुरुष अपते जीवन को भी देकर दूसरों के चित्त को सुखी बनाते हैं।

१ शांति० ११४।७

२ शांति० ११४१४९

३ सु० र० भा० पृ० १५८

४ योवा० मु० १६। ३१

**प्र योवा० नि० पू० ६६।३** 

६ योवा० नि० छ० ६४।२४

७ योवा० उ० ३।७७।२७

सर्वभृतहितः साधुः।

साधु पुरुष सब प्राणियों के द्वितकारी होते हैं।

साधवः प्रियदर्शनाः।

साधु जनो का दर्शन प्रिय होता है।

द्शीनादेव साधवः।

साधु पुरुष दर्शन मात्र से मनुष्य को पवित्र कर देते हैं।

अयं हि लाभः परमो नृशां साधुसमागमः।'

साधु पुरुषों का समागम, यह मनुष्यों के लिए संबसे बड़ा लाभ है।

श्रेयः कुर्वन्ति भूतानां साधवो दुस्त्यजासुमिः।

साधु पुरुष अपने अत्यन्त प्रिय प्राणों से भी प्राणियों का कल्याण करते हैं।

घ्रुवा साधुषु सन्नतिः।

साधु पुरुषों में विनम्नता सुनिष्चित है।

तप्यन्ते लोकतापेन साधवः प्रायशो जनाः।"

प्रायः साधु पुरुष दूसरों के ही दुःख से दुःखी रहा करते हैं।

साधवो दीनवत्सलाः।

साधु पुरुष दीन-दुःखियों के लिए दयालु होते हैं।

१ वन० ३१३।९१

र्भाग० दार्गद

२ समा० ७३।११

६ द्रोण० ७६।२४

३ भाग० १०। दश ११

७ भाग० दाए।४४

४ भाग० १२।१०।७

द भाग० ११।२।६

## सर्वे लोकहिते सक्ताः साधवः परिकीर्तिताः।

जो लोग सब लोगों के हित साधन में लगे रहते हैं वे ही साधु कहलाते हैं।

## ते साध्रवो अवनमण्डलमौलिभूता ये साधुतामजुपकारिषु दर्शयन्ति।

वे साधु समस्त भुवनों के मौलिस्वरूप हैं, मूर्धन्य हैं, जो अपकार करनेवालों के साथ भी साधुता दिखलाते हैं।

# साधूनां दर्शनं पुरायम् ।

साधुओं का दर्शन पुण्यकारी होता है।

### साधवो नहि सर्वत्र ।

सब जगह साधु पुरुष नहीं मिलते।

# कालेन फलते तीर्थं सद्यः साधुसमागमः।

तीर्थं कुछ समय के बाद फल देते हैं पर साधुओं का समागम-तत्काल फल देता है।

# ब्रुवते हि फलेन साधवो न तु कएठेन निजोपयोगिताम्।

साधुजन फल से अपनी उपयोगिता बतलाते हैं कण्ठ से नहीं।

# साधोः प्रकोपितस्यापि मनो नायाति विकियाम्।

साधु पुरुष को कुपित कर देने के बाद भी उसके मन में विकार नहीं पैदा होता।

१ वृ० ना० १५१३०

्र ५ चा० नी० १२।५

२ पद्म० उ० ख० ७।२५

६ ने० च० रा४न

३ चा० नी० १२।८

७ तो० शद६

४ चा० नी० रा९

**ब्रात्मौपम्येन भृतेषु द्यां क्रुर्वन्ति साधवः।** 

साधु जन अपने समान ही दूसरे प्राणियों को भी समझकर उन पर दया किया करते हैं।

चित्ते वाचि क्रियायां च साधूनामेकरूपता।' मन, वचन एवं कर्म में साधुओं में एकरूपता होती है।

स्नेहच्छेदेऽपि साधूनां गुणा नायान्ति विक्रियाम् । स्नेह के टूट जाने पर भी साधुओं में सहज गुणों में विकार नहीं आता ।

नहि कृतग्रुपकारं साधवो विस्मरन्ति । किसी के द्वारा किये गये उपकार को साधुजन नहीं भूलते हैं।

शान्तिमिच्छन्ति साधवः।" साधु लोग शान्ति चाहते हैं।

क्षमाशीला हि साधवः। ' साधु पृष्ठ क्षमाशील होते हैं।

गुणमेव वक्ति साधुर्दोषमसाधुः प्रकाशयति । । साधु परुष दोष को हो। साधु परुष गुण को ही प्रकाशित करते हैं और असाधु पुरुष दोष को हो।

निर्गु गोष्विप जीवेषु द्यां कुर्वन्ति साधवः । साधु पुरुष गुणहीन जीवों पर भी दया करते हैं।

> १ तो० १।१२ २ सु० र० मा० प्र० ४६ ३ तो० १।९५ ४ सु० र० मा० प्र० ५१ ६ सु० र० मा० प्र० ४६

# देखिये-"सज्जन"

#### साम-

नहि सामोपपन्नानां प्रहर्ता विद्यते सुवि ।

जो लोग ज्ञान्ति से काम लेते हैं उनपर दुनियाँ में कोई प्रहार नहीं करता।

न साम रक्षस्यु गुणाय कल्पते।

राक्षसों पर साम का प्रयोग करना गुणकारी नहीं होता।

सामसिद्धानि कार्याणि विकृति यान्ति न क्वचित् ।

साम के द्वारा सिद्ध हुए काम कभी विकृति नहीं होते बिगड़ते नहीं।

सामसाध्यं युद्धसाध्यं न कुर्यात् ।

जो काम साम से सिद्ध होने लायक हो उसके लिए युद्ध करना ठीक नहीं।

# सिडि-

निरुत्सुकानामियोगमाजां सम्रत्सुकेवाङ्कमुपैति सिद्धिः।

निष्काम होकर नित्य पुरुषार्थ में लगे रहनेवाले लोगों की गोद में स्वयंही उत्सुक होकर सिद्धि आ बैठती है।

स्वकर्मणा तमभ्यर्च्य सिद्धि विन्द्ति मानवः।

मनुष्य अपने कर्तव्यों द्वारा परमात्मा के पूजा की सब सिद्धियाँ प्राप्त कर लेता है।

१ वा० रा० ४।५९।१७

४ सो० नी० ३०।२७

२ वा० रा० ४।४१।३

५ किराता० ३१४०

३ पश्च० ३।१३१

६ भ० गी० १८।४६

उद्योगोऽध्यवसायश्च यस्यैते तस्य सिद्धयः।

जो पुरुष उद्योग और अध्यवसाय में निरत रहता है उसी को सिद्धियाँ प्राप्त होती हैं।

सत्यश्रमाभ्यां सकलार्थसिद्धिः।

सत्य और श्रम इन दो गुणों से सकल कार्य सिद्ध हो जाते. हैं।

विनोतक्रोधहर्षस्य सततं सिद्धिरुत्तमा।

क्रोध और हवं पर जिसका नियन्त्रण है उसके कार्यों में सदा ही उत्तम सिद्धि प्राप्त होती है।

यथाशास्त्रमनुद्वेगमाचरन् को न सिद्धिभाक्।

कौन विना उद्दोग और उत्तेजना के शास्त्रानुसार काम करनेवाला व्यक्ति सिद्धि प्राप्त नहीं करता ?

#### साहस—

साहसे श्रीः प्रतिवसति ।

सार्स में थी का निवास करती है।

को हि नाम भवेनार्थी साहसेन समाचरेत्।

कौन कल्याण का इच्छुक व्यक्ति दुःसाहस से काम करेगा ?

नहि साहसकर्तारः सुखमेधन्ति ( भारत )।

दुःसाहस करनेवाले लोग सुखी नहीं रहते।

प्राप्यते कि यशः शुप्रमनङ्गीकृत्य साहसम् ।

विना साहस किये क्या उज्ज्वल यश प्राप्त होता है ?

१ का० नी० सा० १७१३७,

५ चा० सु० २१४०

5

६ आदि० २२०।२५

३ शान्ति० २६।१२

७ वन० २४६।२२

४ योवा० स्थि० ३२।४९

द क० स० प्राराररप्र

साहित्य-

साहित्यसंगीतकलाविहीनः साक्षात्पश्चः पुच्छविषाग्रहीनः। विहीन साहित्य एवं संगीतकला से विहीन व्यक्ति पूँछ और सींव से विहीन साक्षात् पश्च है।

सुकृती—

श्रङ्गीकृतं सुकृतिनः परिपालयन्ति ।

सुकृती जन जो कुछ स्वीकार करते हैं उसका पालन करते हैं।

सुख-

यो वैं भूमा तत् सुलम्, नाल्पे सुलमस्ति, भूमैव सुलम्, भूमात्वेव विजिज्ञासितन्य इति ।

जो भूमा अर्थात् महान है असीम है वही सुख है, और जो अल्प है. ससीम है, क्षुद्र है उसमें सुख नहीं है। भूमा ही सुख है। इसलिए भूमा क्या है इमें जानने का प्रयत्न करना चाहिये।

यदा वै सुखं लभते अथ करोति, नासुखं लब्ध्वा करोति, सुखमेव लब्ध्वा करोति, सुखं त्वेव विजिज्ञासितव्यमिति।

जब मनुष्य सुख पाता है तभी काम करता है, दु:ख पाकर काम नहीं करता, सुख ही पाकर काम करता है। अतः सुख की हो जित्रासा करनी चाहिये। सुख क्या है इसे जानने का प्रयत्न करना चाहिये।

सर्वसात्मवशं सुखम् ।

जो कुल स्वाधीन है वह सब सुख है।

यदिष्टं तत् सुखं प्राहुद्वेष्यं दुःसमिहोच्यते।

जो प्रिय हो वही सुख है और जो अप्रिय हो वही दु:ख कहलाता है।

१ भ० नी० १२

४ छा० उ० ७।२३।१

7

५ मनु० २।१६०

३ छा० उ० ७।२३।१

६ शांति० २९४।२७

# विधिपूर्वं हि सर्वस्य दुःखं वा यदि वा सुलम्।

सबका दुःख अथवा सुख विधि के विधान के अनुसार होता है।

सर्वाणि भृतानि सुखे रमन्ते सर्वाणि दुःखस्य भृशं त्रपन्ते ।

सभी प्राणी सुख में आनन्द प्राप्त करते हैं और दुःखन्से बहुत डरते है।

तत् सुखं यत्र निर्दृतिः।

वह सुख है जिसमें शान्ति हो।

नाऽकृत्वा सुखमेधते।

विना कर्तव्य किये मनुष्य सुख नहीं प्राप्त करता।

धर्मार्थकामान् योऽभ्येति सोऽत्यन्तं सुखमञ्जुते ।

धर्म, अर्थ और काम इन सबका जो सेवन करता है वह अत्यन्त सुख प्राप्त करता है।

सुखानि सहभोज्यानि।

सुखों का सवके साथ उपभोग करना चाहिये।

कर्मणां तु प्रशस्तानामनुष्ठानं सुखावहम् ।

उत्तम कर्मों का अनुष्ठान सुख का साधक होता है।

सुखमर्थाश्रयं येषामनुशोचामि तानहम्।

जो लोग सुख को अर्थ के अधीन मानते हैं, अर्थसाध्य मानते हैं वे शोचनीय हैं।

१ आदि० २०४।१४

५ शान्ति० ६०।२२

२ शांति० २४४।२४

६ उद्यौग० ३९।२३

३ शान्ति० १११।३२

७ उद्योग० ३८१२३

४ शान्ति० २९०११२

द शान्ति० १०४।द

# इह खलु अमुस्मिश्र लोके वस्तुप्रवृत्तयः सुखार्थमिभधीयन्ते । न ह्यतः परं त्रिवर्गफलं विशिष्टतरमस्ति ।

इस लोक तथा परलोक में भी सारी प्रवृत्तियाँ केवल सुख के लिये हैं और धर्म, अर्थ, काम का इसके अतिरिक्त और कोई विशिष्ट फल नहीं है।

### मुखं मुखेनेह न जातु लभ्यम्।

सुख से सुख नहीं प्राप्त किया जा सकता है।

# सुखं समग्रं विज्ञाने विमले च प्रतिष्ठितम्।

मनुष्य का समग्र शारीरिक, मानसिक एवं सांसारिक सुख विमल विज्ञान के ऊपर प्रतिष्ठित है।

# सन्तोषम्लं हि सुखं दुःखम्लं विपर्ययः।

सुख का मूल सन्तोष है तथा दुःख का मूल उसके विपरीत असन्तोष है।

सुखं हि जन्तुर्यदि वाऽपि दुःखं दैवाधीनं विन्दते नाऽत्म-शक्त्या।

मनुष्य सुख अथवा दुःख दैव के अनुसार प्राप्त करता है अपनो शक्ति से नहीं।

अनित्यतां सुखदुः खस्य बुद्ध्वा कस्मात् सन्तापमष्टकाहं भजेयम्। अष्टका, सुख एवं दुःख की अनित्यता को समझते हुए भी मैं क्यों सन्ताप सहूँ।

# दुःखे कालः सुदीर्घो हि सुखे लघुतरः सदा ।

समय दुःख में बहुत लम्बा होता है और सुख में बहुत छोटा होता है।

१ वान्ति० १९०१९ २ वन० २३३१४

२ वन० २३३।४ ६ आदि० ८९।१२

३ च० सं० १।११।५२

७ योवा० उ० ८०।४३

५ आदि० द९।द०

४ मनु० ४।१२

# अविदित्वा सुखं ग्राम्यं वैतृष्ण्यं नैति पूरुषः ।

ग्रामीण सुख का विना अनुभव किये मनुष्य उससे विरक्त नहीं होता।

# तृगानामिव हि व्यर्थं नृगां जन्म सुलद्विषाम्।

सुख से द्वेष करनेवाले लोगों का जम्म तृणों के समान व्यर्थ है,

न सुखात् सभ्यते सुखम्।

सुख से सुख की प्राप्ति नहीं होती।

न च सुखान्यविघ्नानि।

सुख विघ्नरहित नहीं होते।

सुखं हि दु:खान्यतुभूय शोमते।

दु: खों का अनुभव करने के बाद सुख विशेष आनन्दायी होता है।

यदेवोपनतं दुःखात् सुखं तद् रसवत्तरम्।

जो भी सुख दुःख उठाने के बाद प्राप्त होता है वह अधिक स्वादिष्ट होता है।

प्रतीकारो च्याघेः सुखमिति विपर्यस्यति जनः।

किसी व्याधि अथवा दुःख के होने पर उसका जो प्रतीकार अथवा निवारण किया जाता है उसी को लोग भ्रमवश सुख कहा करते हैं।

# सुख-दुःख-

तृष्णातिंप्रमवं दुःखं दुःखातिंप्रमवं सुलम्।

पहले जब कोई तृष्णा उत्पन्न होती है तब उसकी पीड़ा से दुःख होता है और उस दुःख की पीड़ा से फिर सुख होता है।

१ भाग० १११८ ४० • ५ मृ००१११० ६ विक्र० ३।२१ २ ७ वे० श० ८८ ३ - द्यान्ति० २५।२२

# कस्यात्यन्तं सुखग्रुपगतं दुःखमेकान्ततो वा नीचैर्गच्छत्युपरि च दशा चक्रनेमिक्रमेण।

एकमात्र सुख या एकमात्र दुःख किसको प्राप्त होता है ? चक्रनेमि के अनुसार सबकी दशा ऊपर-नीचे चढ़ती-उतरती रहती है।

आगामि सुखं वा दुःखं वा हृद्यं समर्थीकरोति । अगामी सुख या दुःख को हृदय ही समझता है।

मुख-दुःखे हि पुरुषः पर्यायेगोपसेवते ।

मनुष्य सुख और दुःख को पारी-पारी से प्राप्त करता है।

मुखमापतित सेवेत् दुःखमापतितं सहेत्।

यदि सुख प्राप्त हो जाय तो उसका उपभोग करना चाहिये और यदि दुःख आ पड़े तो उसे झेलना चाहिये।

अनुकूलवेदनीयं सुलम् । प्रतिकूलवेदनीयं दुःलम् ।

जो विषय अनुकूल प्रतीत हो वह सुख है और जो विषय प्रतिकूल प्रतीत हो वह दु:ख है।

ब्रात्मानमेव मन्येत कर्तारं सुखदुःखयोः।

मनुष्य को चाहिये कि वह अपने को ही सुख-दुःख का कर्ता समझे।

मनसः परिणामोऽयं सुखदुःखादिलक्षणः।

यह जो सुख या दु.ख है वह मन का परिणाम है। सुखमध्ये स्थितं दुःखं दुःखमध्ये स्थितं सुखम्।

सुख में भी दुःख रहता है और दुःख में भी सुख रहता है।

१ मे० उ० ४६

५ त० सं०

र मा० अ० ४१९

₹

३ वन० २४९।१३

७ वि० पु० २।६।४७

४ वन० २५९।१५

प्रकार प्राची १३

सुजन—देखिये ''सज्जन" सुन्दर—

यदेव रोचते यस्मै तत्तदेवास्य सुन्दरम् ।

जो ही वस्तु जिसे अच्छी लगती है वही उसके लिये सुन्दर है।

किमिव हि मधुराणां मण्डनं नाऽकृतीनाम्। रे सुन्दर आकृतियों के लिए कौन वस्तु अलंकार नहीं बन जाती है ?

न रम्यमाहार्यमपेक्षते गुणम् । रमणीय वस्तु ऊपरी अलंकरण की अपेक्षा नहीं करती।

रम्याणां विकृतिरिप श्रियं तनोति । र रमणीय वस्तुओं को विकृति भो शोभावधंक होती है।

# सुन्द्रता-

अहो, सुन्तरता सभी अवस्थाओं में शोभा की वृद्धि करती है।

सुलमा रम्यता लोके दुर्लभं हि गुणार्जनम्। ' लोक में सुन्दरता सुलभ है पर गुणार्जन दुर्लभ है।

क्षणे-क्षणे यन्नवतामुपैति तदेव रूपं रमणीयतायाः।

जो प्रत्येक क्षण में नवीन प्रतीत होता है वही रमणीयता का स्वरूप है।

१ हिनो० रा४४

४ मा० अ० राप

२ अ० शा० १।१८

"६ किराता० ०१ शार १

३ किराता० ४।३३

ও शि॰ व० ४।१७

४ किराता० ७१४

# सुभाषित-

# नूनं सुभाषितरसोऽन्यरसातिशायी।'

निश्चय ही सुभाषितों का रस अन्य रसों से बढकर होता है।

# बालाइपि सुभाषितम्।

बालक से भी सुभाषित (अच्छी बात ) ग्रहण करना चाहिये।

### युक्तियुक्तमुपादेयं वचनं बालकादपि।

युक्तियुक्त वचन वालक से भी ग्रहण करना चाहिये।

# श्रथवाऽमिनिविष्टंबुद्धिषु व्रजति न्यर्थकतां सुभाषितम्।

जो लोग आग्रही होते हैं उनसे कही हुई अच्छी वात भी व्यर्थ हो जाती है।

# सेवा-

### सेवाधर्मः परमगहनो योगिनामप्यगम्यः।"

सेवाधर्मं बहुत कठिन है। वह योगियों के लिए भी अगम्य है।

# मनुष्यजातौ तुल्यायां भृत्यत्वमतिगहिंतम् ।

सब मनुष्यों के समान होने पर किसी मनुष्य का भृत्य बनना या बनाना अत्यन्त अनुचित है।

### राज्ञि सेवा च शोमते।"

सेवा ( नौकरी ) राज-दरबार की अच्छी होती है।

१ सु० र० भा० पृ० २९

५ भ० नी० ५८

२ मनु० २।२३९

६ हितो० २।४२

३ योवा० मु० १।१८।१३

७ चा० नी० रार०

४ शि० व० १६।४३

स्वाधीना वचनीयतापि हि वरं बद्धो न सेवाञ्जिलः। । स्वाधीनता में निन्दा होनी अच्छी परन्तु सेवा में बद्धाञ्जिल होकर रहना अच्छा नहीं।

#### सेवक---

नवः सेवकः को नाम न मवति भीतो विनीतो वा ? न कौन नया सेवक ( आरम्भ में ) भयभीत या विनीत नहीं रहता ? स्मीजन्य—

तत् किं सौजन्यं यत्र परोक्षे पिशुनमावः । वह कैंसा सौजन्य जिसमें परोक्ष में पिशुनमाव रहता हो।

# सीहार्द-

सिनकर्षाच सौहार्द जायते स्थावरेष्विप । अत्यन्त समीप रहने से स्थावरों में भी सौहार्द हो जाता है।

असतामिप संरूदं सौहादं न निवर्तते ।" दुर्जनों का भी प्रगाढ़ सौहादं नष्ट नहीं होता।

तत् कि सौहदं यत्र न समानसुखदुःखता। वह कैसा सौहार्द है जिसमें सुख और दुःख में समानता न हो।

कुवाक्यान्तं च सौहृद्म् । कुवाक्य बोलने से सौहादं नष्ट हो जाता है।

> १ मुन्छ० ३।११ ५ योबा० उप० ६२।४७ २ सो० नी० ३२।७१ • ६ द्वु० प० ३५वीं कया ३ सो० नी० २७।२० ७ पञ्च० ४।७२ ४ बा० रा० २।६।२६

### स्त्री--

यत्र नायंस्तु पूज्यन्ते रमन्ते तत्र देवताः।

जहाँ नारियों की पूजा होती है वहाँ देवता निवास करते हैं।

स्त्रियः श्रियश्र गेहेषु न विशेषोऽस्ति कश्रन ।

घर के लिए स्त्रियाँ श्री के समान हैं। स्त्री और श्री में कोई भेद नहीं होता।

शोचन्ति जामयो यत्र विनश्यत्याशु कुलम् ।3

जिस कुल में स्त्रियाँ शोक करती हैं उस कुल का शोघ्र ही विनाश हो जाता है।

स्त्रियां तुं रोचमानायां सर्वं तद् रोचते कुलम्।

स्त्री के प्रसन्न एवं प्रफुल्लित होने पर सारा कुल ही प्रसन्न एवं प्रफुल्लित रहता है।

न स्त्री स्वातन्त्र्यमहीति।"

स्त्रियों के लिए स्वतंत्र होना उचित नहीं।

वृत्तमाभरणं स्त्रियः।

शील एवं सदाचार ही स्त्रियों का आभरण है।

न सा स्त्री स्विभिमन्तव्या यस्यां भर्ता न तुष्यति । वह स्त्री सम्मान योग्य नहीं जिस पर पति प्रसन्न न रहता हो ।

यः सदारः स विक्वास्यः तस्माद् दाराः परा गतिः।

जिस पुरुष को स्त्रो होती है वह विश्वसनीय होता है। इसलिए पुरुषों के लिए स्त्रियाँ परम गति हैं।

१ मनु० ३।५६

४ मनु० ९१३

र मनु० ११२६

६ वा० रा० ६।१११।२६

३ मनु० ३।५७

७ शान्ति० १४५।३

४ मनु० ३१६२

**५ वाश्व० ७४।४४** 

# कुसुमधर्माणो हि योषितः सुकुमारोपक्रमाः ।

स्त्रियों के सभी काम एवं व्यवहार फूल के समान सुकुमार होते हैं।

# नहि स्त्रीषु महात्मानः क्वचिद् कुर्वन्ति दारुणम्।

महातमा पुरुष स्त्रियों के साथ कभी भी कठोर व्यवहार नहीं रखते।

स्त्रियं त्यक्त्वा जगत् त्यक्तं जगत् त्यक्त्वा सुखी भवेत्।

स्त्री के त्याग से जगत् का त्याग हो जाता है ओर जगत् के त्याग से मनुष्य सुखी हो जाता है।

मतुविघटयन्तीच्छां न स्वप्नेऽपि कुलस्त्रियः। र

कुलीन स्त्रियाँ स्वप्न में भी पति की इच्छा के विरुद्ध नहीं जातीं।

# कान्ताविरहिणामेकं वासरं वत्सरायते।

रत्री से वियुक्त लोगों के लिए एकदिन भी एक वर्ष के समान हो जाता है।

# रतिशीला हि योषितः।

स्त्रियाँ संभोगशील होतो हैं।

सर्वेषामेव रत्नानां स्त्रियो रत्नमनुत्तमम्।"

स्त्रियाँ सभी रत्नों में सर्वोत्तम रत्न हैं।

# स्त्रीणां कौतूहलं मलम्।

स्त्रियों के लिए कुतूहलप्रिय होना दोष है।

१ का० सू० ३।२।६

२ वा० रा० ४।३३।३५

३ योवा०

४ योवा० नि० पू० दशरश

प्र योवा० उ० २०।५१

६ अनु० ११।१२

७ चा० नी० शा० सं० १०५१

द शान्ति० ३२८।२०

स्त्रियो ह्यवच्याः सर्वेषां ये धर्मममिविन्दते ।

जो लोग धर्म को मानते हैं उन लोगों के लिए स्त्रियाँ अवध्य है।

समस्तभावैः खलु बन्धनं स्त्रियः।

स्त्रियाँ सब प्रकार से मनुष्यों के लिए बन्धन हैं।

सुखस्य च स्त्रियो मूलम्।

स्त्रियाँ सुख का मूल हैं।

सुखस्य मूलं प्रमदाः।

प्रमदायें सुख का मूल हैं।

स्त्रियः प्रियेषु सज्जन्ते स्यपि विप्रियकारिषु ।

स्त्रियां अप्रिय काम करनेवाले पतियों से भी अनुरक्त एवं आसक्त रहती है।

स्त्रीजातिः स्निग्धमानसा ।

स्त्रियों का मन स्नेहमय होता है।

चिरत्रावरणाः स्त्रियः।"

अच्छा चरित्र ही स्त्रियों के लिये आवरण (पर्दा) है।

तदैव तत् कुलं नास्ति यदा शोचन्ति जामयः।

वह कुल उसी समय समाप्त हो जाता है, नष्ट हो जाता है जब उसकी स्त्रियाँ दु:खो रहती हैं।

१ वन० २०६।४०

५ ना० शा० २०1१४२

२ शृं० श० २

्६ दे० भा० ९।१३।४४

४ ना० शा० २४।१४७

द मनु० ४६१६ —

### यथात्मनस्तथाऽन्येषां दारा रक्ष्या विपश्चिता ।

विद्वान् अर्थात् समझदार व्यक्ति के लिए जैसे अपनी स्त्रियाँ वैसे ही दूसरों की भो स्त्रियाँ रक्षणीय होती हैं।

# पुत्रार्था यौवनार्था च गृहार्था स्त्री प्रिया नृणाम् ।

पुत्र के लिए, जवानी के समय के लिए तथा गृह व्यवस्था के लिए मनुष्य को स्त्री प्रिय होती है।

## हता नीरसनाथा स्त्री।

जिस स्त्री का पति नीरस हो वह अभागिन है।

# जगज्जीर्णारएयं भवति हि कलत्रच्युपरमे । \*

कलत्र (स्त्री) के न रहने पर जगत पुराने जंगल के समान दुःखद हो जाता है।

# स्त्रियो हि नाम खल्वेता निसगदिव परिडताः।

ये जो स्त्रियाँ हैं वे स्वभाव से हो पण्डित होती हैं। चतुर होती हैं।

# स्त्रीणां भृषणं सौमाग्यम् ।

स्त्रियों का भूषण सीभाग्य (पति का होना ) है।

# दुर्लभः स्त्रीबन्धनान्मोक्षः।

स्त्रों के बन्धन से मोक्ष अत्यन्त कठिन होता है।

# न स्वातन्त्र्यं क्वचित् स्त्रियाः।

स्त्री के सर्वथा स्वतन्त्र होने का कहीं विधान नहीं है।

१ वा० रा० ३।४०।५

५ मुच्छ० ४।१९

२ वृ० पु० १०१७

•६ बा० सू० ६।७९

३ योवा० नि० उ० ६५।५

७ चा० सू० ७।२

द याज्ञ समृ० १।३।८५

४ उ० रा० ६१३८

गृहिंगी सचिव: सखा मिथ: प्रियशिष्या ललिते कलाविधी।'
स्त्री पति के लिए गहिंगी होती है, 'मन्त्री होती है, मित्र होती है

स्त्री पित के लिए गृहिणी होती है, 'मन्त्री होती है, मित्र होती है तथा लिलत कलाओं के शिक्षण में प्रिय शिष्य भी होती है।

इह प्रेत्य च नारीणां पतिरेको गतिः सदा।

इस लोक तथा परलोक में भी नारियों का एकमात्र गति पति ही होता है।

स्त्रीस्वभावस्तु कातरः।

स्त्रियों का स्वभाव कातर होता है। दुर्बल होता है।

रमणीयः खलु नवाङ्गनानां मदनविषयावतारः।

नई अङ्गनाओं में काम का संचार बहुत रमणीय होता है।

कुत्ह्लवान्पि निसर्गशालीनः स्त्रीजनः।

ख़ियाँ कुतूहलवती होने पर भी निसर्ग से ही शालीन होती हैं।

स्त्रीणामाद्यं प्रणयवचनं विश्रमो हि प्रियेषु ।

स्त्रियों का हावभाव दिखाना ही प्रेमियों से प्रेम की प्रथम वार्ता है।

कान्तोदान्तः सुहृदुपगतः संगमात् किश्चिद्नः ।"

किसी सुहृद के द्वारा प्राप्त भियतम का समाचार स्त्रियों के लिये उसके संगम से थोड़ा ही कम होता है।

रूपयौवनमाधुर्यं स्त्रीणां बलमनुत्तमम्।

रूप, यौवन एव माधुर्य स्त्रियों का सर्वोत्तम बल है।

१ रघु० दा६०

२ वा॰ रा॰ रारधाइ

३ स्वप्न० ४।५

४ मा० अ० ४।१४

५ मा० अ० ४। ४

६ मेघ० पू० ३०

७ मेघ० उ० ४२

**प्रचा**० नी० ७।१९

स्त्री अमन्ती विनश्यति।'

भ्रमणशील स्त्री विनष्ट हो जाती है। बिगड़ जाती है।

जारस्त्रीणां पतिः शत्रुः।

व्यभिचारिणी स्त्रियों के लिए पति शत्रु होता है।

या सौन्दर्यगुणान्विता पित्रता सा कामिनी कामिनी।' जो सौन्दर्य से युक्त हो और पितपरायण हो वही कामिनी कामिनी है।

#### स्थान-

स्थानं प्रधानं न बलं प्रधानम्।

स्यान प्रधान होता है, बल प्रधान नहीं होता।

स्थानभ्रष्टा न शोमते दुन्ताः केशा नला नराः।

दाँत, केश, नख और नर ये सब स्थान से अष्ट हो जाने पर अच्छे नहीं लगते।

स्थानमुत्सृज्य गच्छन्ति सिंहाः सत्युरुषाः गजाः।

सिंह, सत्पुरुष और हाथी ये अपने जन्मस्थान को छोडकर दूर देश में चले जाते हैं।

# स्नेह-

कार्यापेक्षा हि वर्तन्ते भावस्निग्धाः सुदुर्लभाः।

सब लोग किसी कार्यंवश ही स्नेह करते हैं परन्तु भाव से स्नेह करनेवाले लोग बहुत दुर्लभ होते हैं।

१ चा० नी० ६।४ १ हितो० १।१६९ २ चा० नी० १०।६ ६ हितो० १।१७० २ गु० र० १० ७ शान्ति० १११।८६ अहो वत दुरुच्छेदाः प्राणिनां स्नेहवागुराः ।

आश्चर्यं है कि प्राणियों का स्नेहबन्धन बहुत कठिनाई से दूर किया जा सकता है।

स्नेहमूलानि दुःखानि स्नेहजानि भयानि च।

स्तेह दु.खों का मूल है तथा भय भी स्तेह के कारण ही उत्पन्न होता है।

स्नेहेन युक्तस्य च नास्ति मुक्तिः।

स्नेह से युक्त पुरुष की मुक्ति नहीं होती।

पैशुन्याद् भिद्यते स्नेहः।

चुगली करने से स्नेह टूट जाता है।

स्नेहमूलानि दुःखानि तस्मिन् त्यक्ते महत् सुखम्।

स्नेह ही दुखों का मूल कारण है। उसको छोड देने पर महान सुख प्राप्त होता है।

स्नेहबद्धमिदं जगत्।

यह जगत स्नेह से बँधा हुआ है।

दीनतो बालतक्चैव स्नेहं कुर्वन्ति मानवाः।"

मनुष्य दोन-दु: बी तथा बालकों से (स्वभावतः) स्नेह करते हैं।

जोको नोपकरोत्यर्थैः सामान्यः स्निग्धतां विना ।

१ योवा० उ० ४३।४५

२ वन० २।२६

३ शान्ति० १६७।४६

४ पंच० १११०२

५ वृ० नी० ११ ३।५९

६ भाग० ना१६।१न

७ मादि० १५६।९

प्रयोवा० उ० १०६।४९

सम्भ्रमः स्नेहमाख्याति ।

आदर-सत्कार स्नेह को सूचित करता है।

दोषदर्शी भवेत्तत्र यत्र स्नेहः प्रवर्तते ।

जहाँ स्नेह-प्रेम होता है, वहाँ कुछ दोष हो सकता है, यह प्र्यान में रखना चाहिये।

अतिस्नेहः पापाशंकी।

अधिक स्नेह होने पर अनिष्ट की आशंका बनो रहती है।

अतिस्नेहो न कर्तव्यो विषयोगो ध्रुवो हि तै। ।

किसी के साथ अत्यधिक स्नेह नहीं करना चाहिये क्योंकि उनके साथ वियोग भी सुनिश्चित है।

यत्र स्नेहो भयं तत्र स्नेहो दुःखस्य भाजनम् ।

जहाँ स्नेह है वहाँ भय है। स्नेह दुःख का कारण है।

स्नेहानाहुः किमपि विरहे ध्वंसिनस्ते त्वभोगाद्,

इष्टे वस्तुन्युपचितरसाः ग्रेमराशीमवन्ति ।

लोग यह कहा करते हैं कि विरह में प्रेम कम हो जाता है। सच्ची बात तो यह है कि जब चाही हुई वस्तुएँ नहीं मिलतीं तभी उन्हें पाने के लिए प्यास बढ़ जाती है और ढेरों प्रेम आकर इकठ्ठा हो जाता है।

### स्पष्टवक्ता-

स्पष्टवक्ता न वश्रकः।"

जो आदमी स्पष्टवक्ता है वह वश्वक (ठग) नहीं होता।

१ चा० ती० ३।२ प्रचा० ती० १३।६ २ ६ मेघ० उ० ५५ ३ अ० शा० ४।१९ ७ पथ्ब० १।१५५

### स्मृति—

स्मृतिभंशाद् बुद्धिनाशो बुद्धिनाशात् प्रण्याते।

स्मृति नष्ट होने से वुद्धि नष्ट हो जाती है और बुद्धि के नष्ट हो जाने से मनुष्य का नाश हो जाता है।

#### स्वजन-

निर्गुणः स्वजनः श्रेयान् यः परः पर एव सः।

अपना आदमी निर्गुण भी है तो बहुत अच्छा है। जो पराया है वह तो पराया ही है।

स्वजनस्य हि दुः समग्रतो विवृतद्वारमिवोपजायते।

मनुष्य का दुःख अपने वन्धुओं के आगे खुले दण्वाजे के समान विशाल हो जाता है।

अर्थैविंहीनस्य पदच्युतस्य मवत्यकाले स्वजनोऽपि शत्रुः।

जब व्यक्ति धनहीन तथा पदच्युत हो जाता है तो ऐसे कुसमय में आत्मीय जन भी शत्रु हो जाता है।

सत्कृतं स्वजनेनेह परोऽपि बहु मन्यते ।

अपने भाई-बन्धु जिसका आदर करते हैं उसका दूसरे लोग भी आदर करते हैं।

#### स्वप्न--

इन्द्रियाणां श्रमात् स्वप्नमाहुः सर्वगतं वुधाः ।

इन्द्रियों के परिश्रम से सबको निद्रा आती है, ऐसा विद्वान् कहते हैं।

१ भ० गी० २।६३ ४ वृ० नी० २।७ २ वा० रा० ६।८७।१ ५ शान्ति ६७।३५ ३ कु० सं० ४।२६ ६ शान्ति० ३१०।६

### स्वधर्म-

श्रेयान् स्वधर्मो विगुणः परधर्मात् स्वनुष्ठितात् ।'
दूसरे के उत्तम धर्म की अपेक्षा विगुण भो अपना धर्म अच्छा है।

स्वधर्मे निधनं श्रेयः परधर्मो भयावहः ।

अपने धर्म में निधन हो जाना श्रेयस्कर है पर दूसरे का धर्म स्वीकार करना भयावह होता है।

#### स्वभाव-

स्वभावो दुरतिक्रमः।3

स्वभाव का वदलना बहुत कठिन है।

कामं स्वभावो यो यस्य न शक्यः परिमार्जितुम् ।\*

चाहे जैसा भी जिसका स्वभाव हो वह मिटाया नहीं जा सकता।
स्वभावतन्त्रो हि जनः स्वभावमनुवर्तते।

मनुष्य स्वभाव से परतन्त्र है। वह स्वभाव के अनुसार ही चलता है।

अतीत्य हि गुणान् सर्वान् स्वभावो मृहिन तिष्ठति।

समस्त गुणों का अतिक्रमण कर स्वभाव ही सबके ऊपर रहता है।

स्वभावं च समासाद्य न किञ्चद्तिवर्तते।"

अपने स्वभाव का कोई भी अतिक्रमण नहीं करता।

१ भ० गी० ३।३५ २ भ० गी० ३।३५ ३ वा० रा० ६।३६।११ ४ वा० रा० ३।५०।११ प्रभाग० १०।२४।१६

६ हितो० १।२०

७ वा० रा० ० ४।२४।६

स्वभावविजयः शौर्यम्।

स्वमाव पर विजय प्राप्त कर लेना ही शूरता है।

स्वभावो नोपदेशेन शक्यते कर्तुमन्यथा ।

उपदेश के द्वारा किसी का स्वभाव नहीं बदला जा सकता।

स्वभावे वर्तते लोकः।

सब लोग अपने अपने स्वभाव का अनुसरण करते हैं।

चिरनिरूपणीयो हि व्यक्तिस्वभावः।

व्यक्ति का स्वभाव बहुत दिनों के वाद मालूम होता है।

स्वर्ग-

स्वर्गः सत्त्वगुणोदयः।

सात्त्विक गुणों का उदय ही स्वर्ग है।

श्रद्धया सत्येन मिथुनेन स्वर्गान् लोकान् जयति।

श्रद्धा एवं सत्य इन दोनों से मनुष्य स्वर्ग आदि लोकों को जीतता है।

यस्य सत्यं च शौचं च तस्य स्वगों न दुर्लभः।

जिसमें सच्चाई और शुचिता रहती है उसके लिये स्वर्ग दुर्लभ नहीं होता।

श्रसमवायी वै स्वर्गो लोकः । कश्चिद्वै स्वर्गे लोके समेतीति । स्वर्ग लोक में सामूहिक रूप से नहीं जाया :जाता । वहाँ कोई व्यक्तिगत रूप से ही जाता है।

१ भाग० ११।१९।३७

र पंच० शरह०

३ वा० रा० कि० २४।४

४ पु० प० ४१वीं कथा

. ५ भाग० ११।१९१४२

६ ऐ० बा० ३२११०

७ वृ० नी० ६।३९

द ऐ० ब्रा० **६।२६** 

₹वार्थ-

स्वार्थो हि वलवत्तरः।

स्वार्थ बडा ही बलवान हाता है।

स्वार्थभ्रंशो हि मूर्वता ।

स्वार्थं को सिद्ध न कर सकना मूर्खता है।

स्वार्थग्रुत्मुज्य यो दम्भी सत्यं ब्रूते स मन्दधी: ।'

जो व्यक्ति स्वार्थ को छोड़कर सत्य बोलने का दंभ कर्ता है वह मन्दबुद्धि है।

स्वार्थी-

स्वार्थी दोषं न पश्यति।

स्वार्थी मनुष्य दोष को नही देखता है।

कार्यापेक्षा हि वर्तन्ते भावस्निग्धाः सुदुर्तभाः।

सब लोग कार्यवश स्तेह करते हैं पर स्वभावतः स्तेह करने वाले बहुत दुर्लभ होते हैं।

स्वाधीनता-

सर्वे परवशं दुःखं सर्वमात्मवशं सुखम् ।

पराघीनता दुःख है तथा स्वाघोनता सुख है।

१ शान्ति० १३८।४२

े ४६ वाः० नी० ६। द

२ पंच० ३।३१२

४ शान्ति०१११।८६

६ मनु०:४।१६०

३ पंच० ४।३८

# न स्वातन्त्र्यसमं सौख्यम्।

स्वतम्त्रता के समान कुछ सुख नहीं है।

# स्वातन्त्र्यात् सुखमाप्नोति ।

स्दतनत्र होने से मनुष्य सुखी रहता है।

## एतावज्जन्मसाफल्यं यदनायत्तवृत्तिता ।

जन्म की सफलता इतनी ही है कि मनुष्य पराधीन न रहे।

#### स्वाध्याय-

## त्रहरहः स्वाध्यायोऽध्येतव्यः।\*

प्रतिदिन स्वाघ्याय करना चाहिए।

# नित्यं शास्त्राएयवेक्षेत निगमांश्चैव वैदिकान्।

सभी जीवनोपयोगी शास्त्रों तथा वैदिक ग्रन्थों का नित्य अवलोकन करना चाहिए।

# स्वाध्याये नित्ययुक्तः स्यात् ।

स्वाच्याय अर्थात् सद्ग्रन्थों के अष्ट्ययन में बराबर लगे रहना चाहिए।

# श्रुतेन कि येन न धर्ममाचरेत्।"

उस अध्ययन और ज्ञान से क्या लाभ यदि मनुष्य धर्म का आचरण न करे।

१ पद्म० ४। ८८। ५०

५ मनु० ४।१९

२ अ० गी० १८।५०

'६ मनु० ३१७५

३ हितो० २।२३

७ हितो० २।१०

स्वाध्यायैः शान्तिरुत्तमा।

स्वाध्याय करने से उत्तम शान्ति मिलती है।

कुलान्यकुलतां यान्ति स्वाध्यायस्य विवर्जनात्।

स्वाध्याय का परित्याग कर देने से उत्तम कुल भी नीच कुल हो जाते हैं।

अर्थेलाभेऽपि महति स्वाध्यायं न परित्यजेत् ।3

बहुत बड़े अर्थलाभ के हो जाने पर भी स्वाघ्याय नहीं छोड़ना चाहिए।

श्चि शीलनं हि सरस्वत्याः संवननमामनन्ति।

पवित्रता के साथ अनुशीलन एवं स्वाध्याय करना समस्वती की उत्तम सेवा है।

#### स्वास्थ्य-

त्रय उपस्तम्भाः त्राहारः स्वप्नो बहाचर्यमिति।

आहार, निद्रा एवं ब्रह्मचर्य ये तीन मनुष्य के स्वास्थ्य के आधार-स्तम्भ हैं।

मितभोजनं स्वास्थ्यम् ।

परिमित भोजन ही स्वास्थ्य है।

देखिये-श्रारोग्य

हस्त-

हस्तस्य भृषणं दानम् ।' हाथ का भूषण दान है।

> १ शान्ति० १९१।२ २ वि० घ० द्वि० म्हा९०

३ वि० घ० द्वि० प्रशेष

५ च० सं० ! ११११३३

६ चार सूर ३।४१

9

अहीं सिद्धार्थता तेषां येषां सन्तीह पाण्यः।

जिन लोगों के हाथ हैं उनके सब काम सिद्ध हैं।

न पाणिलाभादधिको लाभः कश्चन विद्यते ।

हाथ के मिलने से बढ़कर और कोई लाभ नहीं है।

पाणिवृत्तो बलवन्तो धनवन्तो न संशयः।

जिन लोगों के हाथ हैं वे लोग ही वलवान् द्विवं धनवान् हैं इसमें कोई सन्देह नहीं।

दानेन पाणिर्न तु कङ्क र्णेन।"

दान से हाथ सुशोभित होता है कंगन से नहीं।

हानि-

का हानिः ? समयच्युतिः ।

हानि क्या है ? समय का चुक जाना ही हानि है।

हिंसा—

हिंसा बलमसाधूनाम्।

हिंसा दुर्जनों का बल है।

हिंसारतश्च यो नित्यं नेहासौ मुखमेधते।"

जो व्यक्ति नित्य हिंसा में रत है वह सुखी नहीं रह सकता।

नाघ्नतः क्रीतिरस्तीह न वित्तं न पुनः प्रजाः।

जो रात्रुओं की हिंसा नहीं करता वह न यश प्राप्त करता है न सम्यत्ति प्राप्त करता है और न प्रजाओं का पालन कर सकता है।

१ शान्ति० १८०।११

X

२ शान्ति० १८०।११ - व्हांगि० ३४।७६

३ शान्ति० १८०।३४

७ मनु० ४११७०

४ चा० नी० १७।१२

**५ शान्ति० १५1१५** 

# हितेषी—

न हि प्रियं प्रवक्तुमिच्छुन्ति मृषा हितैषिणः । । हितैषी व्यक्ति ऐसा प्रिय वचन नहीं बोलना चाहते जो झूठा हो।

#### हृद्य--

न यस्य हृदयं शुद्धं ध्रुवं स नरकं व्रजेत्। रे जिसका हृदय शुद्ध नहीं वह निश्चित ही नरक में जाता है।

तीर्थानां हृदयं तीर्थं श्रुचीनां हृदयं श्रुचि ।

तीयों में सर्वश्रेष्ठ तीर्य विशुद्ध हृदय है और पवित्र वस्तुओं में सबसे पवित्र वस्तु विशुद्ध हृदय है।

### हेला-

हेला स्यात् कार्यनाशाय बुद्धिनाशाय निर्धनम्।

अवहेलना (उपेक्षा) काम को विगाड़ देती है और निर्धनता बुद्धि को नष्ट कर देती है।

# सन्दर्भग्रन्थस्ची

अ

```
अ०गी०
              अष्टावकगीता (अष्टावक्रऋषि)
 अ॰ पु॰
अग्नि॰
              अग्निपुराण
 अथर्व०
              अथर्वद
              अनुशासनपर्व ( महाभारत )
 अनु०
 अ०रा०
              अध्यात्मरामायण
              अभिज्ञानगाकुन्तल (कालिदास)
 अ० शा०
              अभिज्ञानशाकुन्तल ( प्रस्तावना )
 अ०शा०प्र०ू
 अ० वि०
              अविमारक (भास)
 अ० र०
              अष्टरत्नम्
              आदिपर्वं (महाभारत)
 आदि ०
             आर्यासप्तराती (गोवर्धनाचार्यं)
 आर्या०
             आश्रमपर्व (महाभारत)
 आश्रम०
              आश्वमेधिकपवं ( महाभारत )
 आश्व ०
              आङ्गिरसस्मृति (अङ्गिरा ऋषि)
 आ० स्मृ०
 ई०
              ईशोपनिषद्
 उद्योग ०
              उद्योगपर्व (महाभारत )
 उ० रा० ।
             उत्तररामचरित ( भवभूति )
 उत्तर०
            ऐतरेय आरण्यक
ेए० आ०
            ऐतरेय उपनिषद्
ऐ० उ०
ऐ० ब्रा॰
             ऐतरेय बाह्मण
बो० स्मृ०
            ओशनस स्मृति ( उशना ऋषि )
```

雅

ऋ॰ ऋग्वेद

क

क॰ कपिष्ठ इस्तिता

कठ० कठ उपनिषद्

क० र० कथारताकर (नरचन्द्रसूरि)

कर्णं० कर्णंपत्रं (महाभारत)

क० स० कथासरित्सागर (सोमदेव)

का० क० कामकला

का॰ मं॰ काठकसंहिता

काद॰ कादम्बरी (वाणभट्ट)

काद० प्र० कादम्वरी (प्रस्तावना)

का॰ प्र॰ कान्यप्रकाग (मम्मट)

का॰ मी॰ काव्यमीमांसा (राजशेखर)

का॰ सं॰ काश्यपसंहिता (काश्यप)

का॰ सू॰ कामसूत्र (वात्स्यायन)

किरातार्जुनीय (भारवि)

कुवलयानम्द (अप्पय्यदीक्षित)

कु॰ सं॰ कुमारसंभव (कालिदास)

कू० वूर्मपुराण के० उ० केनोपनिषद्

कु॰ पा॰ कृषिपाराशर (पराशर ऋषि)

कौ० अ० कीटलीय अर्थशास्त्र ( चाणक्य )

ग

गरुड गरुड पुराण

गु॰ र॰ गुणरतम् (भव्भूति)

गी॰ गीता॰ भगवद्गीता

गो॰ उ॰ प्र॰ गोपथ ब्राह्मण, उत्तरार्व, प्रपाठक

गो॰ बा॰ गोपथ ब्राह्मण

뒥

च० सं० चरकसंहिता (अग्निवेश)
च० सं० वि० चरकसंहिता, विमान स्थान
चा॰ च० चारुचर्या (क्षेमेन्द्र )
चा० नी० चाणस्यनीति
चा०नी०रास्त्रसं०चाणस्यनीति-शास्त्रसंग्रह (स्टर्नवाख)
चा० श० चाणस्यस्त्रतक (चाणस्य)
चा० सू० चाणस्यस्त्र (चाणस्य)

퓽

छा० ७० छान्दोग्य उपनिषद्

ज

जै॰ उ॰ जैमिनीय उपनिषद् जै॰ उ॰ बा॰ जैमिनीयोपनिषद् ब्राह्मण

ज्ञ

ज्ञा॰ सं॰ जा॰संकलिनी तन्त्र

त

त॰ वा॰ तन्त्रवार्तिक (कुमारिल्भट्ट)
त॰ सं॰ तर्कसंग्रह (अन्तंभट्ट)
ते॰ उ॰ तेंत्तिरीय उपनिषद्
ते॰ बा॰ तेंत्तिरीय ब्राह्मण
ते॰ सं॰ तेंतिरीय संहिता

₹

दीप॰ दीपमालिका (वासुदेव द्विवेदी शास्त्री) दे० मा॰ देवीभागवत , , , , देव्यपराधक्षमापन स्तोत्र (शङ्कराचार्य) द्वोण॰ द्रोणपर्व (महाभारत)

न

```
नारायण उपनिषद्
ना० उ०
ना० भ०
             नारदभक्तिसूत्र (नारद महर्षि)
             नारदीय महापुराण
नारद०
             नाट्यशास्त्र (भरत मुनि)
ना० शा०
नि०
             निरुक्त (यास्क)
निरुक्त०
             नीतिकल्पतर (क्षेमेन्द्र)
नी० क०
             नीतिशास्त्र (सी० शंकर राम शास्त्री)
नी'० शा०
             नीतिसार
मी० सा०
ने०
             नैषधचरित (श्रीहर्ष)
नै० च०
             पद्मपुराण, क्रियालण्ड
प० क्रि॰
पं० त०
              पश्वतन्त्र (विष्णुशर्मा)
पञ्च०
             पद्मपुराण, उत्तरखण्ड
पद्म० पु० उ०
             पद्मपुराण, सृष्टिखण्ड
प० पु० सृ०
              पाश्वरात्र (भास)
पा० रा०
              पातञ्जल योगसूत्र ( पतञ्जलि )
पा० यो०
              पाणिनीयशिक्षा
पा० शि०
              पुरुषपरीक्षा (विद्यापति)
पु० प०
              पुरुवार्यंसुद्यानिधि (सायण)
पु० सु०
              प्रश्नोपनिषद्
प्र० उ०
              प्रबोध चम्द्रोदय (कृष्णमिश्र )
प्र० च०
              प्रबन्ध पश्चशती ( शुंभशीलगणि
Yo Yo
              प्रियंकर नृपकथा (जिनसूरि)
সি০ নৃ০
               बुद्धचरित ( अश्वघोष )
बु० च०
               ब्रह्मपुराण
ब्रह्म॰ पु॰
               ब्रह्मवेवर्तपुराण
ब्रह्म० वे०
               बोधसार ( नरहरिपण्डित )
```

भ

```
भगवद्गीता
भु० गी०
             भजगोविन्दम् (शङ्कराचार्यं)
भ०गो०
भ० नी०
             भर्तृहरिनोतिशतक (भर्तृहरि)
भ० वै०
             भर्तृहरि वैराग्यशतक
             भर्तृहरिसुभाषितसंग्रह ( जिन विजय मुनि )
भ० सु० संद
भा०पु०
             भागवत पुराण
भाग०
भामहा०
             भामहालङ्कार सूत्र (भाष्ट्र)
भा० मा०
             भागवतपुराण माहातम्य
             भामिनीविलास, प्रास्ताविक (पण्डितराज जगन्नाय)
भा० वि० प्रा०
भोष्म०
             भीष्मपर्व
भो० प्र०
             भोजप्रबन्ध (वल्लालपण्डित)
भोज०
                    स
म० स्मृ०
             मनुस्मृति (मनु)
मनु०
म० पु०
             मत्स्य पुराण
महाना० उ० महानारायण उपनिषद्
महाप्रस्थान
            महाप्रस्थानपर्व ( म॰ भा॰ )
महो०
            महोपनिषद्
             मालविकाग्निमित्र (कालिदास)
मा० आ०
माल०
मा० मा०
             मालतोमाधव (भवभूति).
            मार्कण्डेय पुराण
मार्क०
             माध्यन्दिनीयशतपथन्ना०
मा० श०
भी व्राचित्र को विकास मिल्लोक वार्तिक उपोद्धात (कुमारिल भट्ट)
मु० उ०
            मुण्डक उपनिषद्
मुण्डक
मुद्रा०
            मुद्राराक्षस (विशाखदत्त)
            मुच्छकटिक (शूद्रक)
मृच्छ०
```

```
महाभाष्य पश्पशाह्निक ( पतञ्जलि )
म० भा० प०
             मेघदूत (कालिदास)
मेघ०
मेघ०उ०
             मेघदूत, उत्तरार्घ
में०अा०
             मैत्रायणी आरण्यक
मै० सं०
             मैत्रायणो संहिता
             यजुर्वेद
यजु०
याज्ञ०
              याज्ञवल्क्य स्मृति
              योगवाशिष्ठ, उत्पत्ति प्रकरण
योवा० उ०
योवा० उप०
                          उपशम प्रकरण
                   "
                          निर्वाण प्रकरण, उत्तरार्ध
योवा० नि० उ०
                          निर्वाण, पूर्वाधं
योवा० नि० पू०
                   "
                          मुमुक्षुप्रकरण
योवा० मु०
                          वैराग्यप्रकरण
योवा० वे०
                          स्थितिप्रकरण
योवा० स्थि०
             रसगंगाधर ( पण्डितराज जगन्नाथ )
र० गं०
रघु०
             रघुवंश (कालिदास)
र०वं०
र० ना०
              रत्नावली (श्रीहर्ष)
रत्ना०
              राजतरङ्गिणी ( जोनराजकृत )
रा० त०
              वनपर्व ( महाभारत )
वन०
              वज्जालगम् (जयवल्लभ)
व० ल०
              विशष्ठ स्मृति (वशिष्ठ ऋषि)
व० स्मृ०
              वाहंस्पत्यनीति्शास्त्र ( वृहस्पति )
वा० नी०
              वाक्यपदीय ( भर्तृहेरि )
वा० प०
              वामनपुराण
वामन०
              वाल्मीकि शमायण
```

वा० रा०

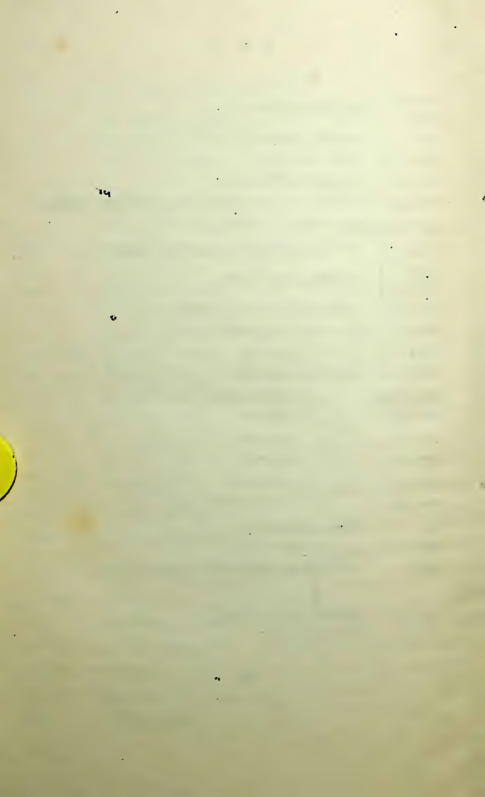
```
वि ०
              विदुरनीति ( महाभारत, उद्योगपर्व )
.वि० नी०
               विवेकचूडामणि ( शङ्कराचार्य )
वि० चू०
              विक्र गोर्वशोय (कालिदास)
विक्र०
              विराट्पर्वं ( महाभारत )
'विराट् ०
वि० पु० 1
              विष्गुपुराण
'বিজ্যুত
               विशाखा सुत्त ( पाली ग्रन्थ )
वि० सु०
               विश्वामित्र स्मृति (विश्वामित्र ऋषि )
 विश्वा० स्मृ०
               विष्णुधर्मोत्तर पुराण
वि॰ घ॰ पु॰
               वृह्दारण्यक उपनिषद्
 वृ० उ०
               वृहन्नारदीय पुराण
 वृ० ना०
               वृहस्पतिनीतिसार
 वृ० नी०
                वृहदारण्यक उपनिषद्, शांकर भाष्य
 वृ० उ० शां०
                वैद्यकीयसुभाषितसाहित्य (भा० गो० घाणेकर)
 वै० सु० सा०
               व्याससुभाषितसंग्रह (स्टनंवाख)
 ब्या०सु०सं०
               व्यासस्मृति (व्यास)
 न्या० स्मृ०
```

## श

| ্হার ০                | शतपथ बाह्मण                 |
|-----------------------|-----------------------------|
| - चाल्य ०             | शल्यपर्वः (महाभारत)         |
| शान्ति०               | शान्तिपर्वं ( महाभारत )     |
| য়াত সত<br>য়াজ্ব ত   | शार्ज्जधरपद्धति (शार्ज्जधर) |
| ्रशि० गी०             | <b>शिवगीता</b>              |
| হাি০ <sup>গু</sup> ৰ০ | शिणुपालवध (माधकवि)          |
| मु० नी०               | शुक्रनोति ( शुक्राचार्य )   |
| য়ৃ০ হা০              | शुङ्गारशतक (भ्रतृंहरिर्)    |
| शौ० नी०               | शौनकीय-नीतिसार (:शौनक ऋषि ) |
| 'श्वेन ०              | <b>श्वेताश्वतरोपनिषद्</b>   |

स

```
सञ्पर्भार
             समयोचित गद्यमालिका
स०उद्य०
             सभापर्व ( महाभारत )
सभा०
स० र० श०
             सभारञ्जनशतकम्
             साहित्यदर्पण (विश्वनाथ)
सा० द०
सा० सु०
             सारस्वती सुषमा (सम्पूर्णानन्द संस्कृत विश्वविद्यालयपत्रिका)
             सुभाषितावलि (वल्लभदेव)
सु० भा०
सु० र० भा०
             सुभाषितरत्नभाण्डागार (नारायण राम आचार्य)
·सु०सुघा०
             सुभाषितसुद्यानिधि (सायण)
शु० सु०
              सोमदेवनीतिवाक्यामृतम् (सोमदेव)
सो० नी०
             सौन्दर्यलहरी (शङ्कराचार्य)
सौ० ल०
             सौप्तिकपर्व (महाभारत)
सौतिक०
             स्कन्दपुराण, नागर खण्ड
स्कन्द० ना०
                          महेश्वर खण्ड
स्कन्द० महे०
                         काशीखण्ड
स्कन्द का०
                         वैष्णवखण्ड
स्कत्द० वै०
                          ब्रह्मखण्ड
स्कन्द० व्र०
                         अवन्त। खण्ड
स्कन्द० अ०
                         कौमारिकाखण्ड
स्कन्द कौ०
             स्त्रीपर्व (महाभारत)
स्त्री०
              स्वप्नवासवदत्ता (भास)
स्वप्न०
              स्वर्गारोहण पवं ( महाभारत )
स्वर्गा०
             हितोपदेश (नारायणपण्डित)
 हि॰ हितो॰
             हितोपदेश, प्रस्तावना
हि० प्र०
```



## शुद्धिपत्र

| वृष्ठ | पंक्ति | अशुद्धि          | <b>मुद्धि</b> |
|-------|--------|------------------|---------------|
| Ę     | 5      | ह्यददाही         | हृदयदाही      |
| १२    | १९     | कुर्वीत          | कुर्वीत       |
| १३    | 8      | बह्नन्नं         | बह्नन         |
| ४५    | Ę      | च हारसमं         | चाहारसमं      |
| ६६    | ৬      | येभ्य            | े येभ्या      |
| द६    | १      | <b>कुतघ्नस्य</b> | कृतघ्नस्य     |
| ९३    | 8      | विकृत            | विष्कृत       |
| 800   | १६     | गृहस्थस्त्वेप    | गृहस्थस्त्वेष |
| १०१   | b      | गृहश्रमः         | गृहाश्रमः     |
| १२४   | 8      | प्रत्यक्षया      | प्रत्ययः      |
| १२७   | 88     | नाभीत            | नाभीतः        |
| १३०   | १४     | सर्वं            | सर्वं         |
| १३३   | 8      | धनाढ्यसु         | धनाढ्येषु     |
| १३५   | 9      | द्वय             | द्वयं         |
| १४१   | १न     | ज्ञयौ            | ज्ञेयी        |
| १४२   | ¥      | प्रतीस्यताम्     | प्रतीक्षताम्  |
| १४५   | 4      | विश्वस्य         | विश्वस्य      |
| १५७   | १०     | घर्मस्तत         | धर्मस्ततः     |
| १६१   | १२     | सम्प्रहार्       | सम्प्रहारः    |
| १७६   | 9      | तन्मात्र         | धनं तन्मात्र  |
| 858   | १७     | वयस्थोऽपि        | वयःस्थोऽपि    |

| वृष्ठ .     | पंक्ति | अशुद्धि          | शुद्धि             |
|-------------|--------|------------------|--------------------|
| १९१         | १६     | पश्यतः           | पश्यन्तः           |
| १९७         | 8      | जुगुप्स्यन्त्यपि |                    |
| 700         | 9      | करः              | कः                 |
| २०४         | 20     | योगात्           | योगतः              |
| 700         | . 8    | पराभवाणां        | पराभवानां          |
| <b>२</b> २४ | 2      | त्वद्यं          | त्वधं              |
| २२७         | १४     | <b>धारयति</b>    | घारयामि            |
| 27          | 199    | भविष्यामि        | भविष्यति           |
| २७१         | 9      | विधानामेष        | विधानानामेष        |
| २७९         | 9      | निर्हेतुँ        | निहंतुं            |
| 798         | 9      | विषमुत्तम        | विषमुत्तमम्        |
| 798         | 7      | यतायोजितम्       | प्रतापाजितम्       |
| <b>₹</b> १३ | 9      | चोपतत्येत        | चोपतप्येत          |
| 2"          | . 6    | मनी कि           | मनो                |
| ३१४         | 88     | इन्द्र इच्चरतः   | इन्द्र इच्चरतः सखा |
| *2          | १६     | नानाश्राताय      | नानाश्रान्ताय      |
| 3386        | १२     | धमध्यमो          | धममध्यमो           |
| ३१          | १३     | स्त्रेण          | स्त्रेणं           |
| 3,60        | 6      | कुलम्            | तत्कुलम्           |
| ३६२         | 88     | चिरत्रा          | चरित्रा .          |

## टिप्पणी का शुद्धिपत्र

| वृष्ठ      | टिपणी        | अशुद्धि          | <b>गु</b> द्धि    |
|------------|--------------|------------------|-------------------|
| 4          | ₹ , •        | चप•              | योवा० उप०         |
| १३         | 4            | सु० र० भा०       | सु॰ र॰ भा॰        |
| १४         | 5            | सो० नी०          | सो० नी०           |
| <b>8</b> 4 | X            | go               | पुर पर            |
| 78         | X .          | स्कन्द० मा० कौ.० | स्कन्द० कौ०ू      |
| २५         | <b>Ę</b>     | चा० नी०          | चा० नी०           |
| ४४         | ₹            | <b>छूट</b>       | शन्ति० २७१३२      |
| ६३         | 8            | वा० रा०          | वा॰ रा॰ ६११३८११०४ |
| 90         | <b>4</b>     | मनु॰             | मनु॰ २१२          |
| ७४         | 8            | क्रा० स०         | का० सू०           |
| <b>5</b> ¥ | ą            | शान्ति •         | शान्ति० १०४।३३    |
| ९७         | <b>9</b> , • | सु० र०           |                   |
| 99         | 9            | स० प०            | . स० प० मा० ग २३  |
| १०६        | 8            | शप्रवादद         | ४७।११             |
| १२६        | Ę,           | <b>ब्रूट</b>     | शान्ति० २७१३२     |
| १२८        | ¥            | उ० २०१।२६        | क्रि॰ ४।२६        |
| 8 36.      | 9            | <b>छूट</b>       | शान्ति० २७१३२     |
| १३५        | Ę            | अ० शा०           | अ० शा० २          |
| १४५        | <b>Y</b> . " | वृ० • • •        | वृ० उ०            |
| १५६        | 7            | ् छूट            | ंशान्त <b>े</b>   |
| १६०        | 3            | क् स०            | कु॰ सं॰           |
|            |              |                  |                   |

| १६४ ४ छूट शान्ति० २७९१२६ १७९ ६ चै० उ० जै० उ० २०२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | विश्व      | टिप्पणी    | अशुद्धि  | যু <b>ৱি</b>      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|------------|----------|-------------------|
| २०२ द पु० प० पु० प० ३५ वीं कथा २१७ ५ क० र० २१६ ५ छूट योवा० उत्पत्ति २२२ ७ श० र० श० स० र० श० २२३ १ यो० वा० २२४ ७ च० सं० २३० १ पद्म० ७, ,, दे० भा० दे० भा० ११११६६३६६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | १६४        | 8          | छूट      | शान्ति० २७९१२६    |
| २१७     प्र       २१८     प्र       २१८     प्र       २२२     प्र       २२३     प्र       २२४     प्र       २३०     प्र       १     प्र       २२४     प्र       १     प्र       २३०     प्र       १     प्र <t< th=""><th>१७९</th><th>Ę</th><th>चै० उ०</th><th>নী০ ড০</th></t<> | १७९        | Ę          | चै० उ०   | নী০ ড০            |
| २१६ १ छूट योवा० उत्पत्ति २२२ ७ श० र० श० स० र० श० २२३ १ यो० वा० २२४ ७ च० सं० २३० १ पद्म० ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | २०२        | 4          | पुर पर   | पु० प० ३५ वीं कथा |
| २२२ ७ श० र० श० स० र० श० २२३ १ यो० वा० २२४ ७ घ० सं० २३० १ पद्म० ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 780        | X          | क० र०    |                   |
| २२३ १ यो० वा०<br>२२४ ७ च० सं०<br>२३० १ पद्म०<br>,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | २१८        | X.         | छूट      | योवा० उत्पत्ति    |
| २२४ ७ <b>च</b> ० सं०<br>२३० १ पद्म०<br>,, , दे० भा० दे० भा० ११११८ । ३५<br>२५५ ४ मे० घ० मेव०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 777        | 6          | श० र० श० | स॰ र० श०          |
| २३० १ पदा०<br>" , दे० भा० दे० भा० ११११ ८ १३ मे० घ० मेव०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 77₹        | \$         | यो॰ वा॰  |                   |
| ,, हे० भा० दे० भा० ११११८ ।३८<br>२५५ ४ मे० घ० मेव०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | २२४        | <b>6</b>   | च॰ सं॰   |                   |
| २५५ ४ मे० घ० मेव०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | २३०        | - 8        | पद्म०    |                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 27         | n          | दे० भा०  | दे० भा० ११११८।३८  |
| 246 676 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | २४४        | * *        | मे० घ०   | मेच०              |
| 144 42 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <b>२५६</b> | <b>E-8</b> | <b>{</b> | 5                 |
| . 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            |            | 6        | 9                 |
| <b>=</b> §                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            | •          | <b>c</b> | Ę                 |
| 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            | 70/50      | \$       | 6                 |
| २८६ ५ जा० नी० चा० नी०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | रेदद       |            | ्जा० नीक | चा० नी०           |

